Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



וילך-שובה יום הכפורים

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

## לְפְנֵי ה׳ תִּטְהָרוּ



# BITACHON WEEKLY

וֵיֵלֶדְ-שׁוּבְה יוֹם הַבִּיפּוּרִים תשפ״ו

#### IN THIS ISSUE

- A PERSON IS GREATER BECAUSE HE HAS GREATER NISYONOS
- KAVOD IS INVOLVED IN EVERY MOVE YOU MAKE

- BEING CLOSE TO HASHEM IS EVERYTHING
- TESHUVA COME BACK TO ME!
- THOSE LUCKY ANI'YIM! AND THOSE "NEBACH" ASHIR'IM
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת וילך-שובה

#### וּעָשָׂה ה' לָהֵם כָּאֲשֵׁר עָשָׂה לְסִיחוֹן וּלְעוֹג לא ד A Person Is Greater Because He Has **Greater Nisyonos**

Sichon and Og were super giants. Moshe killed Og, and we can suggest that this was symbolic of Moshe's Madrega who killed his own Yetzer Hara. Look how Chazal say1 that

Moshe was: שָׁקוּל כָּנֵגֶד כָּל יִשְׂרָאֵל equal to the entire Klal Yisroel. And when Dovid killed Golyas the giant, it was also symbolic of killing his Yetzer Hara. Dovid had a giant Yetzer Hara since he was an Admoni similar to Eisav HaRasha. And Moshe was raised in Paroh's palace which was Makor HaTum'ah. A person is greater because he has bigger Nisyonos. \*\*

When the super-giants, Sichon and Og were killed, it was a lesson: כַּל שַׁכַּן surely not to fear any human! And when the Parsha starts off with Moshe

saying: לא אוּכַל עוֹד לָצֵאת וַלָבוֹא לא ב I no longer have permission to come and go, and: 'ה אַלֹקֵיךָ הוּא עֹבֵר לְפָנֵיךְ only Hashem will help you, it was a final lesson that even the biggest Tzadik is really a zero compared to Hashem. And then it says: אַל תִּירָאוּ וְאַל תַּעַרְצוּ don't be afraid, and: לא תִירָא וִלא תֵחָת have no fear, it was again and again a lesson: no fear of humans!

We all need those kinds of lessons throughout our lives, not to be Nis'pael from people, which we habitually do 100 times a

> day; unless we work on it. For good reason we have so many: לא תִירָא וָלא תָחָת "do not fear" throughout *Sefer* Devarim and Sefer Yehoshua. Besides the Pashut Pshat, they can be Remazim on all those unending fears that mankind lives with throughout his life, especially fear of humans and wanting Kavod and the pains of Bizyonos.

> The Gemara<sup>2</sup> compares the blowing Shofar of Rosh Hashanah and the Shofar of Yovel. For sure there is a connection between Rosh Hashanah

and Yovel. Blowing the Shofar on Rosh Hashanah is in order to proclaim Hashem king. The Shofar of Yovel frees all those slaves who were given holes in their ears because they became subservient to a

The one who struggles with his Vetzer (and with Símcha) is by far a greater

ּ ילקוט פרשת בשלח עה"פ אָז יָשִׁיר משֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל (רמז רמא) משֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל, משה שקול כישראל וישראל כמשה, בשעה שאמרו שירה. דבר אחר, משֶׁה וּבְנֵי יָשְרָאֵל, מגיד שהיה משה שקול כנגד כל ישראל, לפי שכל העולם כלו שלך, ואין לך עם אלא ישראל, שנאמר (ישעיה מג כא) עַם זוּ יַצַרְתִּי לִי וגו'. וכן הוא אומר (שיר ו ח) שָׁשִּׁים הֶמָּה מִּלְכוֹת (אלו ששים רבוא מבן עשרים שנה ומעלה) וּשָׁמֹנִים פִּילְגִשִּים (אלו שמונים רבוא מבן עשרים שנה ולמטה) וַעַּלְמוֹת אָין מִסְפֶּר, אלו קטנים שאין להם מנין. אעפ"כ אַחַת הִיא יוֹנָתֶי תַּמֶּתִי, זה משה שהוא שקול כנגד הכל. וכבר היה רבי יושב ודורש שילדה אשה במצרים ששים רבוא, נענה תלמיד אחד מלפניו ואמר ליה רבי, ומה מי גדול, העולם או הצדיק, אמר ליה, הצדיק, למה, אמר ליה, שכשילדה יוכבד אם משה את משה, היה שקול כנגד הכל. וכי היכן מצינו שהוא שקול כנגד הכל, שנאמר (פנחס כו ד) כַּאֲשֶׁר צָּוָה ה' אֶת משֶׁה וּבָנֵי יִשְׂרָאֵל. ואומר אָז יָשִיר משֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל, וְלֹא קָם נָבִיא עוֹד בִּיִשְׁרָאֵל כְּמשֶׁה (ברכה לד י).

person

ובילקוט פרשת יתרו עה"פ וַיִּשְׁמַע יָתַרוֹ כֹהֶן מִדְיַן חֹתֶן משֶׁה אֶת כָּל אֲשֶׁר עָשָּה אֱלֹקִים לְמשֶׁה וּלִיִשְׁרָאֵל עַמוֹ (רמז רסח) את כל אשר עשה ה', שקול משה כישראל וישראל כמשה, שקול הרב כתלמיד ושקול התלמיד כרב.

ר"ה לג ב, תנו רבנן, מנין שבשופר תלמוד לומר והעברת שופר תרועה, **אין לי אלא ביובל, בראש השנה מנין**, תלמוד לומר  $^{2}$ בחדש השביעי, שאין תלמוד לומר בחדש השביעי, ומה תלמוד לומר בחדש השביעי, ש**יהיו כל תרועות של חדש שביעי זה** 

human, instead of remembering that they heard on *Har Sinai* that they became *Avdei Hashem* and not *Avadim* to *Avadim*. (*Chazal*<sup>3</sup>).

Kavod Is Involved in Every Move You Make People are always saying: אֵין עוֹד מִלְבדּוֹ there is no power besides Hashem. They believe in one Melech (Hashem). However, unless they work on it, they actually have loads

of other "kings". They are all overly concerned with people's opinions, their friends and family members, even the people in the street and even the opinions of tiny-tots concern them. (Do you like me? Am I a good parent?) \*\*\*\*\*\* In order to truly make Hashem the only *Melech*, we have to combine the *Shofar* of *Yovel* which symbolizes freedom from the *Ol Basar V'dam* with the *Shofar* of *Rosh Hashanah*. Rabbi Avigdor Miller *Zatzal* once

described a certain Chassidic leader in a big way. He said that he felt like bacteria in a rug compared to him. The Chassidic leader once got up at a *Tisch*, and he said that a person shouldn't care what others think of him (of course with the guidance of a *Rebbe*). \*\*\*\*\*\*\*\*
He put his two fingers in his mouth and he started whistling. He said אַדָּאַרְף פִּיִיפֶּען you need to "fife" (whistle) at the world, i.e., to "blow a whistle" to them and not care what they think. We blow the *Shofar* 100 times. This can be a *Mashal* of fifing all those many, many *Avoda Zara's* of people's

opinions. The *Chovos Halvavos* says<sup>4</sup> that your obsession with people's opinions is real *Avoda Zara* and worse.

I was once asked to give encouragement for a large group of parents who were suffering from their children's going off the *Derech*. They were in NY, and I spoke on a hookup for 40 minutes. The connection was bad, and at the end of my speech all I heard from them

was that they wanted to know how to get the *Sefer* that speaks about the greatness of *Bizyonos*.

I had told them that learning lots of *Mussar* on the *Ma'ala* of *Bizyonos* takes away all your pain. Here we see how people's opinions of you destroy a person's life, and you need *Mussar* to save you. Believe it or not, guess what hurts the most (when you have lack of *Yiras Shamayim* in your house)? Your *Kavod* is at stake! And I was also concerned, since I

had no feedback about how well my speech was. Again, Kavod, Kavod, Kavod! It's involved in every move you make.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*
So when you hear 100 blows, have in mind not to care about if you were: מַּחְנִיף flattered your friend enough, etc. or how your weight is doing, or how is your smile, etc. Or how your relative has more nachas, more friends, more kids, or more money, etc. The less you look for Kavod, and are M'vater and laugh at Bizyonos (which Dovid HaMelech was known for) the more you are: מַמְלִיךְּ

Don't make

a god out of

a mere

human

whose

opinions of

you are

Toras

Lokshen

Mí'Sínaí

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> קידושין כב ב, רבן יוחנן בן זכאי היה דורש את המקרא הזה כמין חומר, מה נשתנה אזן מכל אברים שבגוף, אמר הקדוש ברוך הוא, א**זן ששמעה קולי על הר סיני בשעה שאמרתי כי לי בני ישראל עבדים ולא עבדים לעבדים**, והלך זה וקנה אדון לעצמו. ירצע.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> חובות הלבבות (שער יחוד המעשה פרק ד) מפני שכל מי שאינו יודע את אדוניו לא יעבדהו בלבו, אבל יעבוד מי שיודע ענינו ויתכן ממנו התועלת והנזק. ואם יעשה מי שאינו יודע את האלקים מעשה ממעשי העבודה, כוונתו בהם מי שיירא ויקוה מבני אדם בלבד, **ועובד בני אדם ולא הבורא אותם**, מפני שאיננו יודע ולא מכיר ענינו, וכן נאמר בהעובד כוכבים כי מביאו לזה סכלותו באלקים יתברך.

#### תשובה

#### עצוֹת לִזְכּוֹת בְּדִין Being Close to Hashem Is Everything

Literally, *Teshuva* means coming back and being close to Hashem. אֲנִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי לִי. The whole idea of *Elul* is being alone with Hashem

do you feel when a person tells you that he wants to be close to you? You love that person more than anyone else, and you'll do

much more for him than for other people. This is a great way to be *Zoche B'din* on *Yamim Nora'im* and winning Hashem's favor. Also, R' Yisroel Salanter *Zatzal* said that a person should make sure that he becomes a: רְבִּים לוֹ someone that the public needs. Since you're needed by the *Klal*, your chances of *Chaim* and a good life in general are much greater. There's nothing

like Zikkui HaRabbim!

#### Teshuva - Come Back to Me!

R' Chatzkel Levenstein *Zatzal* mentions a *Rashi* in *Brachos* that when you praise Hashem you are close to Him. The *Meshech Chochma* says<sup>5</sup> that: אַרְבָּק עִקְב יַּכ "you shall cling to Him" means having *Bitachon*. We see that praising Hashem makes you close,

whereas having *Bitachon* makes you totally close and *Mamash* sticking to Hashem. This is similar to the *Sefer Ha'lkarim* who says<sup>6</sup>

משך חכמה (על חמשה חומשי תורה, חובר ברצון אבינו שבשמים, מאת רבן של כל בני הגולה רבי מאיר שמחה הכהן  $^{5}$ מדווינסק זצוק"ל, פרשת עקב, עה"פ את ה' אַלקירְ תִּירָא אתוֹ תַעבד וּבוֹ תִדבָּק, י כ) את ד' וכו' וּבוֹ תִדבָּק. רבינו משה (בספר המצות מ"ע ו) פירשו לענין להדבק בת"ח, והרמב"ן ביארו על הדבקות המיוחד ליחידים ישתוקקו לשמו בכל פעולותיהם ומחשבותיהם והמה מעון לשכינה. וזה אין מדרך המצוה על רמי המעלה לבד. **אמנם לדעתי היא מצוה פרטית** כוללת כל אנשי האומה כל אחד לפי ערכו, וזה מה שלא מצאנו בתורה רק רמזים עליה. וזהו ענין הבטחון שהפליג ירמיהו וקלל כל אשר שם בשר זרועו, ודוד בכל תהלותיו אחז בה, בד' בטחתי כו', בית ישראל בטחו בד', וישעיה אמר בטחו בד' עדי עד. והענין, כי יש בטחון מוסרי, כבטחון העם בהמלך, כי הוא ידאג למחסורם. ויש בטחון טבעי, כמו האשה תבטח בבעלה כי הוא ידאג בעד מחסורה. ויש בטחון יותר חזק, כבטחון הבן באביו המלך, כי ידאג בעדו, כמו שדואג עבור עניני עצמו ויזמין לו כל מחסורו, כל אלה הענינים נקבצו אצל השי"ת, הוא מלכנו, הוא אבינו, אם כן הוא יושיענו. ומסבת האמונה כי השם דבוק לנבראיו להכין להם טרפם וצרכם ולהגן עליהם מהמדוה והחולי והעדר הענינים הנדרשים, ומרגיש עליהם יותר ממה שמרגיש האדם, וכביכול בכל צרתם לו צר, והוא בעל היכולת האחד האמיתי, הנצחיי, ויודע כל מקריו ומצפוניו ועלילות בני אדם, אם כן הוא חושש לטובתם יותר מהם על עצמם, אם כן הלא יהיה האדם יושב בטח ושליו ושקט, ולא יעשה הסבות המוכרחות רק למה שהטילה על הנבראים גזירת הבורא יתברך. כמו שדבר בארוכה החסיד בשער הבטחון, **וזה הענין נקרא ובו תדבק, שכיון שיצייר האדם שהוא דבוק לההשגחה העליונה מהשי"ת**, ומרגיש השי"ת בעניניו יותר ממה שמרגיש האדם בעצמו, ורוצה בהצלחת האדם יותר ממה שחפץ לבב האדם בעצמו, וכמו שדרשו (שמות רבה ב-ט) על כי ידעתי את מכאוביו, ובאג"ב (אגדת בראשית פ' סה) על מה אקוב כו', **אז האדם בטוח ונח ואינו דואג מאומה לעניניו**, כי מה יועיל יכולתו נגד יכולת הבורא הדבוק עמו ומרגיש בהעדריו כביכול, וזה נקרא דביקות, והיא מצוה כוללת בבחינות שונות לכל אנשי האומה בלא הבדל, וכמו שאמרו על קרא רבים מכאובים לרשע והבוטח בד' חסד יסובבנו, אפילו רשע ובוטח בד' חסד יסובבנו (ילקוט תהלים ס"פ לב), שבענין שהוא בוטח יושיעהו ד' מצד החסד (וכו' וכו'), אבל ובו תדבק שבא אחר מצות יראה, הוא על הבטחון, שזה גדר האמיתי שלא לירא זולת השי"ת כי אינו מפחד משום אדם ואויב ושום סבה רק מהשי"ת, אחרי כי הוא בוטח בד' לבדו.

The main

energies of a

person

should

always be to

get close to

Hashem

פר העיקרים (ד מט) **כי התקוה והתוחלת אל הש"י הוא דבר יותר מעולה מכל התהלות שאפשר שישבח האדם לשם <sup>6</sup> יתברך, אמר המשורר (תהלים עא יד) וַאֲנִי תָּמִיד אֲיַחֵל וְהוֹסַפְתִּי עַל כֶּל תְּהְלֶּתֶרְ, וזה יראה דבר זר מאד, איך אמר שהוא יוסיף על כל תהלות הש"י? והרי הכתוב אומר (תהלים קו ב) מִי יִמֵלֵל גָּבוּרוֹת ה' יַשָּׁמִיעַ כֶּל תְּהַלְּתוֹ, והיאך אפשר שיוכל האדם לספר על כל תהלות הש"י? והרי הכתוב אומר (תהלים קו ב) מִי יִמֵלֵל גָּבוּרוֹת ה' יַשְׁמִיעַ כֶּל תְּהַלְּתוֹ, והיאך אפשר שיוכל האדם לספר** 

that the biggest: יְשְׁבַח praise you can give Hashem is having *Bitachon* in Him.

\*\*\*\*

Trusting a person is the best form of praising him. In *Sefer Shaarei Teshuva*, *Rabeinu* 

Yonah says<sup>7</sup> that a person who praises *Tzadikim* has a great *Zechus* until Shamayim. And in Mishlei, Rabeinu Yonah says<sup>8</sup> that having Bitachon gives you Schar: מֵעַל שָׁמִיִם higher than Shamayim, which seems like Hashem Himself. (Chazal say<sup>9</sup> that a person who has Bitachon in Hashem is Zoche to become like Hashem Himself).

Notice how basic positivism is what makes a person close to Hashem. Either thank and praise all day, or calm down and have *Bitachon*; either *M'halech* makes

you happy and positive. And *Dovid* said: וַאֲנִי all I'm interested in is just to get close to Hashem. If you learn *Tanach*, you'll see how *Dovid* was indeed the

most positive person, full of singing and praising, and the #1 Baal Bitachon. The Passuk: וּבוֹ תִּדְבָּק עִקבּיִנּ "you shall cling to Him" which means Bitachon according to the Meshech Chochma, fits in perfectly with the Chazal that a Baal Bitachon is like Hashem Mamash, since you are indeed: דְבוּק attached to Him. \*\*\*\*\*\*\* However, when it comes to Teshuva, you may actually be super close but

you don't realize it. That's why the *Rambam* in *Hilchos Teshuva* says<sup>10</sup> that a *Baal Teshuva* shouldn't think that he is: מָרוּחָק

תהלות השם יתברך שהם בלתי בעל תכלית, אף כי להוסיף עליהם? אלא שפירוש הפסוק הוא כך, כי בהיותו מיחל לשם יתברך תמיד, הוא מוסיף על כל התהלות שאפשר שיהלל האדם את השם יתברך. וכן באר זה דוד במקום אחר, אמר כי התקוה והתוחלת לשם יתברך היא כמו התהלה ביותר מובחר שבמקומות, וכמו היותר נבחר שבקרבנות, והוא הקרבן שאינו בא על חטא אלא בנדר ונדבה. אמר (תהלים סה ב) לְךָּ דֻמִּיָּה תְהִלְּה אֱלֹהִים בְּצִיּוֹן וּלְךְ יָשַׁלַּם נֶדֶר. ונראה לי, כי "דוּמִיָּה" מלשון **"תקוה"**, כמו (ש"א יד ט) דּמוּ עַד הַגִּיעֵנוּ אֱלֵיכֶם, שפירושו "קוו", וכן (תהלים מח י) דְמִינוּ אֱלֹקִים חַסְדָּך, שפירושו "קוינו". ויהיה פירוש הפסוק כן: ה"דוּמָיָה" שהיא ה"תקוה" וה"תוחלת" אליך אלקים, הוא כמו התהלה ב"ציון" שהוא המקום היותר נבחר שבמקומות, והיא ג"כ כאלו ישולם לך "נדר", שהוא היותר נבחר שבקרבנות, לפי שאינו בא על החטא. ומצד התקוה אתה שֹׁמֵעַ תּפַלָּה, כי התפלה שהיא מצד התקוה אליו יתברך היא היותר נבחרת. ומצד שאתה שומע התפלה עדיר כל בַּשַּׁר יַבֹאוּ להתפלל. ומצד התפלה הבאה מצד התקווה, דברי עונת גברו מני, ואפילו הפשעים שהם המרדים אתה תכפרם, וזה לגודל מעלת התקוה. רבינו יונה בשערי תשובה (שער השלישי, קמח) הלא הדבר ידוע, כי אין העבודה מתקיימת בלתי על ידי לומדי התורה אשר  $^{7}$ יהגו בה יומם ולילה, כי הם יורו דעה ויודעי בינה לעיתים לדעת מה יעשה ישראל, והם יעמידוה בישראל לבלתי תשכח מפי זרעם, ובמקום שאין עוסקי תורה, ירבו המכשולים, וישר בעדם אין. על כן יכבדו עבדי השם יתברך את חכמי התורה לכבוד השם יתברך, ולהודיע כי עבודתו לבדה עיקר הנמצא. ואחרי אשר התברר שהכל ברא השם יתברך לכבודו, חייב האדם לשום לבו בכל עת לכבד את ה', ולקדשו בכל דבריו, ולרוממו ולהודות לו ולברכו תמיד, כמו שנאמר (תהלים לד ב) אֱבַרְכָה אֶת ה' בְּכֶל עת תַּמִיד תַּהַלְתוֹ בַּפִי, וכאשר יתיצב בתוך העם, וידבר עם חביריו, יתבונן בינה וידקדק וישגיח בכל מוצא שפתיו, לקדש את ה' בדבריו, ולדבר בשבח עבודתו ותהלת יראתו, ולשבח עובדיו ויראיו, ויזכה בזה בהגיון לבו ומבטא שפתיו בלא יגיעה ופועל כפים, זכות גדולה עד לשמים, כי זה מעיקרי יצירת האדם.

**Bítachon** 

makes a

person close

to Hashem,

and purifies

him like a

Mikveh

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ בְּכֶל דְּרָכֶיךְ דָעֵהוּ וְהוּא יְיֵשֵּׁר אֹרְחֹתֶיךְ (ג ו) וְהוּא יְיַשֵּׁר אֹרְחֹתֶיךְ. זולתי **שכר הבטחון אשר** הוא גדול מעל שמים, תצליח במעשה ההוא אשר זכרת בו את השם וכי אין הפועל ברשותך.

יז) בָּרוּךְ הַגֶּבֵר אֵשֵׁר יִבְּטֶח בָּה' וְהָיָה ה' מָבְטֶחוֹ. 9 דברים רבה (ה ח) א"ר סימון בשם רבי יהושע בן לוי, **כל מי שבוטח בהקב"ה זוכה להיות כיוצא בו**, מנין, שנאמר (ירמיה יז) בָּרוּךְ הַגֶּבֵר אֲשֵׁר יִבְטֶח בָּה' וָהָיָה ה' מָבְטֶחוֹ.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> רמב"ם הלכות תשובה (ז ד) ואל ידמה אדם בעל תשובה שהוא מרוחק ממעלת הצדיקים מפני העונות והחטאות שעשה, אין הדבר כן, אלא אהוב ונחמד הוא לפני הבורא כאילו לא חטא מעולם, ולא עוד אלא ששכרו הרבה שהרי טעם טעם החטא ופירש ממנו וכבש יצרו, אמרו חכמים, מקום שבעלי תשובה עומדין אין צדיקים גמורין יכולין לעמוד בו, כלומר מעלתן גדולה ממעלת אלו שלא חטאו מעולם מפני שהן כובשים יצרם יותר מהם. (ושם הלכה ו) התשובה מקרבת את הרחוקים, אמש היה זה שנאוי לפני המקום משוקץ ומרוחק ותועבה, והיום הוא אהוב ונחמד קרוב וידיד. (ובהלכה ז) כמה מעולה מעלת התשובה, אמש היה זה מובדל מה' אלקי ישראל, שנאמר (ישעיה נט ב) עוֹנֹתֵיכֶם הָיוּ מַבְדְּלִים בֵּינֵכֶם לְבֵין אֱלֹקֵיכֶם, צועק ואינו נענה, שנאמר (ישעיה א טו) כִּי תַרְבּוּ תְּפָלֶה אֵינֶנִי שׁמֵעַ וּגוֹי, ועושה מצות וטורפין אותן בפניו, שנאמר (שם פסוק יב) מִי בִקְשׁ זֹאֹת שנאמר (ישעיה א טו) כִּי תַרְבּוּ תְּפֶלֶה אֵינֶנִי שׁמֵעַ וּגוֹי, ועושה מצות וטורפין אותן בפניו, שנאמר (שם פסוק יב) מִי בַקְשׁ זֹאֹת מֹיָדְכֶם רְמֹס חֲצֵרָי, (מלאכי א י) מִי גַם בָּכֶם וְיִסְגֹּר דְּלְתַיִם וְלֹא תָאִירוּ מִזְבְּחִי חִנָּם אֵין לִי חֵפֶץ בָּכֶם אָמַר ה' צְבָ-אוֹת וּמְנְסָה לֹא

וּמְשׁוּקְּץ distant and repulsive. He is actually *M'kurav* (close) and a much-loved *Yedid* (friend). This is very important, and it harms all those who are always struggling up-and-

down. They are true *Baalei Teshuva*, since שֶׁבַע יַפּוֹל צַדִּיק וָקְם A *Tzaddik* falls seven times, and gets up; this is the normal process. They are in pain over their sins, and they don't really believe nor feel that they are close.

They fall prey to the dangerous and much prevalent Yetzer Hara of putting yourself down. You need a special Avoda to keep Chazzering this Rambam and believing how great and close you really are. I know Yungerman who Davka when he fell and was Nichshal, a big Mekubal told him that he sees the Shechina on his face. This can be because a person who is always working on himself is always a Tzadik, like it says שֶׁבַע יִפּוֹל צַדִּיק נד טז A *Tzaddik* falls seven times, and gets up, and the pain he has over his sin makes him

even greater, since: לְפוּם צַעֲרָא אַגְרָא אבות הּ כב the reward increases according to your pain.

When you're always aiming in a certain direction, it's as if you're always there, even

when you aren't really there. (*Maharal*<sup>11</sup>). By: אָריאַת הָעוֹלְם when Hashem created the world, it says: וַיִּרְא אֱלֹקִים כִּי טוֹב "He saw it was good" 7 times. No wonder Hashem is so full of

positivism. And look at the horrific תחת . Tochacha which came for: אַשֶּׁר לֹא עַבַדָתָּ אֵת ה' אֵלקֵיךְ בְּשִׂמְחָה תּבא not serving Hashem with Simcha. ΑII kvetching and complaining are forms of distancing yourself from Hashem. The more kvetching, the more Tzaros. Chas V'shalom. lt's all: בַּכיֵה שֵׁל חָנַם weeping for nothing, which, Rachmana Litzlan, causes: בָּכִיָה לְדוֹרוֹת weeping for generations. Teshuva means coming back to Hashem who is all: טוב מאד extreme goodness and Simcha and having Bitachon. So on Rosh Hashanah we have to do Teshuva and come back to Hashem and be B'simcha and thankful and full of Bitachon!

#### TRUE STORY

A Yungerman was having terrible Shalom Bayis problems and they were getting worse and worse until she decided to separate from him. I

told him to just write her *Maalos* for ten minutes daily and to lie and exaggerate. Within **two days** she started showing signs of wanting to come back. Within 3 weeks they were in a different world and having lots of

שֶׁבַע יִפּוֹל צַדִיק וָקָם משלי כד טז

A Tzaddík may
fall seven
tímes, YET he
gets up.
I was told by R'
Elya Rotnemer
Zatzal that this
is the meaning
of a Tzaddík; a
person who
always picks
himself up,
despite his
constant falling

אֶרְצָה מִיֶּדְכֶם, והיום הוא מודבק בשכינה, שנאמר (ואתחנן ד ד) וְאַתֶּם הַדְּבֵקִים בָּה' אֱלֹקֵיכֶם, צועק ונענה מיד, שנאמר (ישעיה סה כד) וְהָיָה טֶרֶם יִקְרָאוּ וַאָנִי אֶעֱנֶה, ועושה מצות ומקבלין אותן בנחת ושמחה, שנאמר (קהלת ט ז) כִּי כְבֶר רְצָה (ישעיה סה כד) וְהָיָה טֶרֶם יִקְרָאוּ וַאָנִי אֶעֱנֶה, ועושה מצות ומקבלין אותן בנחת ושמחה, שנאמר (קלקים אֶת מַעֲשֶׂיךְ, וּלֹא עוֹד אלא שמתאוים להם, שנאמר (מלאכי ג ד) וְעַרְבָה לַה' מִנְחַת יְהוּדָה וִירוּשָׁלָם כִּימִי עוֹלְם וּכְשָׁנִים קַּדְמֹנִיוֹת.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> חידושי אגדות מהר"ל (קידושין לט ב) שלוחי מצוה אינם ניזקין וכו'. פירוש, **כאשר האדם הולך לעשות המצוה יש לו חבור ודביקות אל הש"י לגמרי**, כי המצוה היא דרכי הש"י, **והמתנועע אל המצוה הוא מתנועע אל הש"י, וכל מתנועע אל דבר ודביקות אל הש"י, וכלך אמרו בפרק כל כתבי (שבת קיח ב) א"ר יוסי יהא חלקי עם המתים בדרך המצוה, כי מתקשר ומתחבר לשם <u>לגמרי,</u> ולכך אמרו בפרק כל כתבי (שבת בדרך מצוה, שהלך להתחבר עם הש"י, נשמתו צרורה לשם לגמרי, וכאשר תראה כי האש כאשר מתנועע אל המעלה יש לו חיבור ודיבוק לשם לגמרי.** 

unbelievable Shalom Bayis.

I've seen this more than once. And in one case the woman had explained how her husband was a totally different "type" than her, and the whole marriage was a mistake. He simply was much less intellectually inclined than she was, and she suffered terribly. Yet, this *M'halech* worked wonders, and they suddenly became happily married.

#### A Tale of Two Partners

Both were chavrusas and did well in business. Except Shimon was also a Baal

Mussar. Reuven was always doing the "right thing" by doing to the doctor, etc. Shimon was heavy into Bitachon and avoided doctors. As they got older, Reuven always discussed his latest aches and pains, and Shimon always ignored his own many aches and pains, and made believe he was 100% okay. \*\* They were once on a super long business trip in Europe, and when they came back, both had terrible coughs and congestion. Reuven

tested positive with the flu, and Shimon kept getting himself involved in his many *Tzeddakos* and ignored his aches and pains. Reuven ended up in bed for a week with medication and all kinds of symptoms and new problems. Shimon's cough disappeared

completely, surprisingly quickly, and he functioned 100%.

#### תפלת חנה

#### עַלַץ לָבִּי בָּה' כִּי שָׂמַחְתִּי בִּישׁוּעָתֶךְ ש"א בּא Those Lucky *Ani'yim!* And Those Nebach *Ashir'im*

Chana's song is loaded with Simcha. The holy Alshich says<sup>12</sup> that Chana praised Hashem's Hashgacha, how by Hashem the

poor man is superior to the rich man. Even if the rich man is a *Tzaddik* who gives lots of *Tzedaka*, the poor person inevitably becomes much closer to Hashem, and his *Kabolas Yissurim B'simcha* is *M'chaper* on the whole world.

The Ashir (rich person) has Kavod in Olam HaZeh, but he has much less Kavod in Olam HaBah. Whereas the Ani (poor person) had Bizayon here, so his main area of Kavod is in Olam HaBah. You can't compare how

lucky an *Ani* is compared to an *Ashir*. No wonder *Chana* was a super happy and thankful person. She understood how Hashem is total good everywhere.

R' Nissan Potashinsky *Zatzal* was R' Gershon Liebman's *Rebbe*. He said a

Melech and therefore I have Bitachon; I'm not scared, embarrassed, or worried. I'm "above"

I'm a Ben-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> מראות הצובאות למוהר"ר משה אלשיך עה"פ ה' מֵמִית וּמְחַיֶּה מוֹרִיד שְׁאוֹל וַיָּעַל, ה' מוֹרִישׁ וּמַעֲשִׁיר מַשְּפִּיל אַף מְרוֹמֵם (ש"א ב ו-ז) הלא אמרתי שהכל בהשגחה, והנה אפשר יאמר איש הלא נגד עינינו דברים הפכיים אל הראוי ואיך יתכן תפעל השגחתו הפך הראוי, כי הנה נראה צדיקים ימותו בלי שבעי ימים, ומוריש צדיק ומעשיר רשע וכיוצא, דע איפה כי א-להי עולם ה' אין חקר לתבונתו והוא פועל רחמים בדין, ופועל רוגז והוא הרחמים הפך בני אדם, כי הנה "ה" בעל הרחמים ממית ומחיה כאחד, כי אותה המיתה היא חיים כי היא לטובתו, כי חיי הצדיק הם במותו, ויודע בעל התאנה מתי ילקט תאניו, וכן מוריד שאול ויעל כאחד, כי אותה ההורדה היא כדי להעלותו, כענין מאמר ר' מאיר על אלישע אחר (חגיגה טו ב) מתי אלך ואעלה עשן מקברו, ומה הטבה היא זו, אלא שעל ידי כן יזכה לעלות לגן עדן, מה שאין כן אם לא היה נדון כלל, שלא היה עולה לעולם, נמצאת הורדתו עלייתו, וזהו מוֹרִיד שָׁאוֹל וַיַּעַל, כלומר כאלו עושה השתי פעולות כאחד. וכן "ה" הרחמים מוֹרִישׁ וּמַעֲשִּיר, שֻׁמַּה שמתרושש הדל הוא עושר לו שמקבל ייסורי העוני בשמחה, נמצא מנוקה האיש מעון, ונקרא עשיר שהוא שמח בחלקו, שמחר הוא שפלותו כי הוא לרעתו, וזהו מַשְׁפִּיל אַף מְרוֹמֵם, כי "ה" שהוא מדת הרחמים, כשממית הוא מחיה כמאמר ר' מאיר (ב"ר ט ה) והנה טוב מות, וכן מוֹרִיד שְׁאוֹל ובזה וַיַּעַל, וכן מוֹרִישׁ וּבזה מַעֲשַׂיר, אך לרשע שה"אף" הוא הפועל בו, מרוממו האף להשפילו, וזהו מַשְׁפִּיל "אַף" מְרוֹמֵם, שמשפיל האף המרומם את האדם כי רוממותו הוא שפלותו.

powerful *Shmuess* in which he convinces you<sup>13</sup> that an *Ani* is the happiest person who doesn't really have *Nisyonos*, since his constant *Bitachon* in a good future is real, and the *Ashir* is the nebach who'll have much less in *Olam HaBah*. And the *Ashir* has TRUE *Nisyonos!* 

Many people complain that in *Ruchaniyus* they are poor, and they envy the: עִילוּיִים (geniuses), and all the successful *Tzaddikim* (usually it's only *Kavod* that they really envy). If they would constantly learn the proper *Mussar*, they would be the happiest people in

the world. The *Novardokers* aren't afraid or intimidated by wealthy people. They live in a world of truth, where they pity an *Ashir* since he has big *Nisyonos!* 

**P.S.** If you are an *Ashir*, either console yourself, since in certain *Gashmiyus* or *Ruchaniyus* areas of

your life you are indeed poor, or learn the kind of *Mussar* that **you** need. As always, there are types of *Mussar* which for *Reuven* is a wonder drug, and for *Shimon* is poison.

NOVARDOK

#### Trusting Hashem with Temimus

A famous American writer and editor wrote about the various *Shitos*, and he described

Novardok as Simcha. In Novardok, they had: תְּקוּפוֹת seasons. For example, in the season before Shavuos, they worked on: נֵעֲשֶׂה וְנִשְׁמֵע (accepting Hashem's Torah with Temimus, by trusting before knowing what is involved) like it says: תַּמַת יְשָׁרִים תַּנְחֶם משׁלי יִא גּ A Yid can jump to do the Ratzon Hashem despite his lack of understanding. (Gemara<sup>14</sup>). They would work on being a Tamim, like when they build their Yeshivos without money, and without knowing how things were going to work out.

After the war, when R' Gershon was still in his

prison clothes in the Bergen Belsen concentration camp, he asked the joint distribution committee for a building, so that he can open a *Yeshiva*. A Jewish American army officer was in the camp to help the refugees. He saw R' Gershon sitting alone in a building, and he

asked him about himself. R' Gershon explained that he was building a *Yeshiva*. "Where is the *Rosh Yeshiva*?" "I am the *Rosh Yeshiva*". "Where are your *Talmidim*?" "I'm the *Talmidim*". The joint agreed to give him funding so he can feed the refugees daily. \*\*\* They swarmed to him; *Bachurim* and young men, to get 3 meals in his building. After 3-4 weeks, he said that if you want to continue eating, then you have to learn *Torah* here. \*\*\*\*

The life-beat of

every human

are his

struggles and

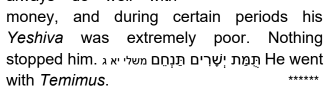
Nisyonos

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> ספר גוילי אש (על גדולי וקדושי ישיבות נובהרדוק, ירושלים תשלג, עמ' קפח-ט) תחת שהוא לומד מוסר כיצד לעמוד בנסיון העושר, כי מי אומר לו כי עני רע לו? רק חוסר בטחון, זה הגורם לו את הדאגה, שמא העוני, צריך ללמוד כיצד לעמוד בנסיון העושר, כי מי אומר לו כי עני רע לו? רק חוסר בטחון, זה הגורם לו את הדאגה, שמא יחסר לו או שמא לא יספיק לו מה שיש לו היום. הבוטח בטחון גמור מרגיש את עצמו כמלך שאינו חסר כלום. לכן עלינו לדעת כי חובתנו בעולמנו היא להסתפק בחיי צער, ולגרש מן הלב את הבלי עוה"ז וחמדותיו, ועל ידי כך יוכשר לעבוד את ד' בטוהר הלב ובתמימות הדעת כל היום, ויוכל לעמוד בנסיון העוני, משום שיהא ברור לו כי העוני אינו נסיון כלל, אלא העושר הוא הנסיון הקשה ביותר וממנו יש לחשוש.

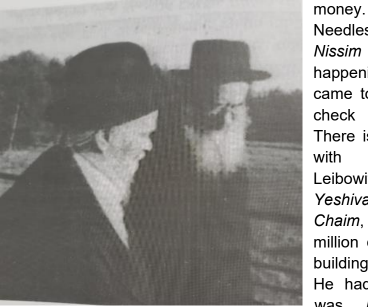
<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> שבת פח א, ההוא מינא, דחזייה לרבא דקא מעיין בשמעתא, ויתבה אצבעתא דידיה (אצבעות ידיו. רש"י) תותי כרעיה, וקא מייץ בהו (היה ממעכן ברגליו ואינו מבין, מתוך טירדא) וקא מבען אצבעתיה דמא. אמר ליה: עמא פזיזא (נמהר)! דקדמיתו פומייכו לאודנייכו (קודם ששמעתם אותה היאך היא קשה, ואם תוכלו לעמוד בה קבלתם עליכם לקיימה) אכתי בפחזיתייכו קיימיתו! ברישא איבעיא לכו למשמע אי מציתו קבליתו, ואי לא לא קבליתו! אמר ליה: אנן דסגינן בשלימותא (התהלכנו עמו בתום לב, כדרך העושים מאהבה, וסמכנו עליו שלא יטעננו בדבר שלא נוכל לעמוד בו) כתיב בָּן (משלי יא ג) תֻּמַּת יְשָּרִים תַּנְחֵם, הנך אינשי דסגן בעלילותא, כתיב בהו (שם) וְסֶלֶף בַּגְדִים יְשָּדָּם.

So ¾ of his crowd left him. From the few that remained, he started his *Yeshiva*. When he reached 40 *Bachurim*, the "joint" warned him that they would discontinue their funding if he

accepts more students. He disregarded their threat, and soon he had 80 Bachurim. He didn't care about the "joint" leaving him, since he had Hashem. He started raising money. He found out that there were Jews in Morrocco who needed a Yeshiva. he traveled so Morrocco. To reach the small towns, he had to ride a donkey. He didn't always do well with



Bitachon and Mesirus Nefesh; we just do our best, and Hashem will help. With time, he had several Chashuva Talmidim. R' Rotnemer Zatzal became deeply attached to of his him, and because previous connections with French high-society, he caused the Yeshiva to become millionaires, with Hashem's help. I spoke to someone who used to work in their offices, and he told me that they had 100 million dollars, for sure. \*\*\*\*\*\* There is a famous story where the Yeshiva bought a building in a city in France where they wanted to open up a branch. They didn't have the necessary money, which was a prohibitive amount (hundreds of thousands of Francs). R' Gershon told his Talmid not to be afraid, and just sign the check, which had zero backing. The *Talmid* was terrified of doing such a brash thing, but the true *Bitachon* of a *Tzadik* is worth plenty of



R' Elya Rotnemer (right) with R' Gershon (left)

Needless to say, big Nissim started happening... money came to them, and the check was covered! There is a similar story with R' Henoch Leibowitz Zatzal of Yeshivas Chofetz Chaim. who needed a million dollars to buy a building for his Yeshiva. He had *Bitachon*, and was Matzliach very quickly. R' Nissan

Rozanker *Zatzal* was a Menahel in Bialystok, and was R' Gershon's *Rebbe*. When he saw *Bachurim* working hard in learning *Shaar HaBitachon*, he exclaimed that he suspects that someday this very *Mussar* will produce millionaires... which is exactly what happened to R' Gershon.

The interesting thing is that R' Gershon hated money with a passion. I once read a story about him where he was collecting money for his *Yeshiva*. When a wealthy person offered him a fat sum, he refused to touch the money, and instead his assistant received the money for him.

Unfortunately, money can sometimes become an *Avoda Zara*, and a person can almost worship wealthy people. They get nervous around them, and they have a certain awe and reverence for a well-to-do person.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

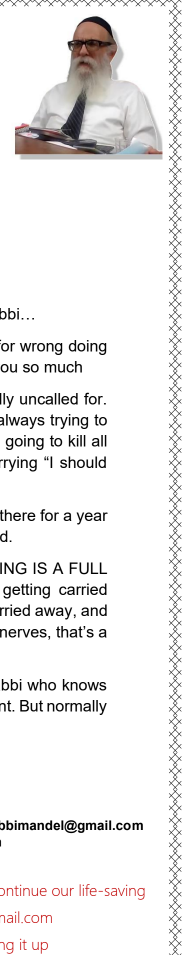
#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim

#### Parshas Nitzavim 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 393505   | 5:43     | English  |
| 393506   | 5:27     | English  |
| 394113   | 39:11    | English  |
| 393507   | 3:51     | English  |
| 394115   | 3:37     | English  |
| 394116   | 5:08     | English  |
| 395201   | 43:13    | English  |
| 394117   | 7:02     | English  |

## Questions To Rabbi Mandel



#### What Is the Process to a Full Teshuva?

Question: Gut Gebenchta Yahr and Chaitma Tova

Student asked me a question, and I said I will inquire from the best Rabbi...

Please be so kind to tell me how much *Cha'rata* a person must have for wrong doing *Bain Adam La'makom*. What is the process to a full *Teshuva*? Thank you so much

**Answer:** Whatever is normal and *Geshmak*. What's extreme, is usually uncalled for. Even though you feel you have to do it, it could be the *Satan*, who is always trying to get you nervous, always telling you that you're not good enough. He's going to kill all the *Simcha* of your life, because you'll go around your whole life worrying "I should have done this, I should have done that".

Don't get complicated. Say "I have *Cha'rata*", and walk away. Don't sit there for a year "Is it real *Cha'rata*, is it enough *Cha'rata*" Keep out of being complicated.

The process to a full *Teshuva* is just don't do it again. That's all. TRYING IS A FULL TESHUVA. TRYING AND DECIDING, THAT'S ENOUGH! And not getting carried away is part of it. Sometimes you have to; if it doesn't hurt you to get carried away, and you enjoy doing it and it's exciting, then do it! But if it's getting on your nerves, that's a sign from Hashem it's not for you.

I don't know exactly what you are talking about. You have to get a Rabbi who knows you, and knows the situation, to guide you, because everybody's different. But normally speaking, this is what you do.

You should have the best year you ever had.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via Zelle to weeklybitachon@gmail.com

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up