Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

Parsha Sponsor לזכות שמואל שמעון בן בריינדל רייזל לרפו"ש ולהצלחה ברוחניות ובגשמיות

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS
THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

וישב חנוכה

MENUCHAS HANEFESH
NOTHING IS IMPOSSIBLE

Bitachon Weekly

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

# weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת וישב-חנוכה תשפ"ד



#### IN THIS ISSUE

- WE LEARN FROM YAAKOV THAT A PERSON CAN ALWAYS OVERCOME THE WORST
- WITHOUT YOUR FIERY YETZER HARA YOU'RE NOT WORTH MUCH (BUT DON'T LOOK FOR TROUBLE!)
- HOW IMPORTANT IT IS TO STICK AROUND THE RIGHT PEOPLE WITH GOOD MIDDOS
- A YID SHOULD BE DAN HIMSELF L'KAF ZECHUS
- A MELECH IS A HIGHER BEING WHO DOESN'T NEED PEOPLE'S APPROVAL
- A KING IS THERE TO BE M'CHAZEK A BROKEN SOUL
- THE BAAL TESHUVA IS ON TOP OF EVERYONE
- THE WORST EVIL CAN EVENTUALLY TURN INTO A BRACHA
- WHAT MAY SEEM LIKE THE GREATEST BRACHA MAY BE THE WORST EVIL
- STORIES OF NOVARDOK: THE TRUE SIMCHA OF CHANUKAH
- THE POWER OF GRATITUDE AND BITACHON

# פרשת וישב

## וַוִּירָא יַעֲקֹב לבּח ◊ אֵל תִּירָא עַבְדִּי יַעֲקֹב ירמיה לי We Learn from *Yaakov* That a Person Can Always Overcome the Worst

RSRH Zatzal elaborates¹ on how Yaakov and the Avos were total Simcha, and חַמֵּמ Sameach means אָמַת Tzemach (growth); i.e., only growth interested them, and deep down they didn't really have pain like other people, who care only about having "this" and having "that". It is almost impossible to understand

how Yaakov, the: בְּחִיר שֶׁבְּאָבוֹת greatest of all three Avos, was afraid of Eisav, especially since there is a Mitzva in the Torah of being fearless in battle<sup>2</sup>. (See Rabeinu Yonah in Mishlei³)

It is also extremely difficult to understand how Yaakov, at the end of his life could tell Paroh that his life was: עַ עַ וְּרָעִים מּז difficult and short lived. The  $Ohr\ HaChaim\ says^4$  that when he's called Yisroel it means that he's

<sup>1</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת חיי עה"פ וַה' בֵּרַךְ אֶת אַבְּרָהָם בַּכּל (כד א) הרי אושרו של אברהם מתבטא בכך, שהוא נתברך בַּכֹּל. יש הרואה ברכה בכל אשר יעשה, נכסיו מצליחים בידיו, אך הוא עצמו נשאר אומלל בתוך כל אותה ברכה; כל קנינו פורח ומשגשג, אך בלבו אין "שמחה", אין "צמיחה" ופריחה רוחנית. אולם אברהם חש עצמו מבורך, ופרח בכל ברכותיו. הדרגה העליונה, היכולה עם זה להיות נחלת כל אדם בכל מצב שהוא, הרי זו מעלת יעקב: "יָשׁ לִי כֹל", הוא לעולם לא יחסר דבר, שכן לא ישאף לקחת, אלא לתת ולפעול, וגם בשפל המדרגה, כיעקב, ימצא סיפוק עליון לנפשו.

2 רמב"ם הלכות מלכים (ז טו) מִי הָאִישׁ הַיָּרֵא וְרָךְ הַלֵּלֶב (שופטים כ ה) כמשמעו, שאין בלבו כח לעמוד בקשרי המלחמה. ומאחר שיכנס בקשרי המלחמה, ישען על מקוה ישראל ומושיעו בעת צרה, וידע שעל יחוד השם הוא עושה מלחמה, וישים נפשו בכפו, ולא יירא ולא יפחד ולא יחשוב לא באשתו ולא בבניו, אלא ימחה זכרונם מלבו, ויפנה מכל דבר למלחמה, וכל המתחיל לחשוב ולהרהר במלחמה, ומבהיל עצמו, עובר בלא תעשה, שנאמר (שופטים כ ג) אַל יֵרַךְ לְבַּבְּכֶם אַל תִּיִרְאוּ וְאֵל תַּחְפְּזוּ וְאֵל תַּעַרְצוּ מִפְּנֵיהַם.

ובשערי תשובה לרבינו יונה (ג לא) כִּי תֹאֹמֵר בִּלְּבָבְךְּ רַבִּים הַגּוֹיִם הָאֵלֶה מִמֶּנִּי אֵיכָה אוּכַל לְהוֹרִישָׁם, לֹא תִירָא מֵהֶם (עקב ז יז-יח). כִּי תֵצֵא לַמִּלְחָמָה עַל אֹיְבֶךְּ וְרָאִיתָ סוּס וְרֶכֶב עַם רַב מִמְּךְ לֹא תִירָא מֵהֶם (שופטים כ א). הוזהרנו בזה, שאם יראה האדם יח). כִּי תֵצֵא לַמִּלְחָמָה עַל אֹיְבֶךְּ וְרָאִיתָ סוּס וְרֶכֶב עַם רַב מִמְּךְ לֹא תִירָא מֵהֶם (שופטים כ א) אַרְ קְרוֹב לִירֵאָיו יִשְעוֹ, וכן כתוב (ישעיה נא ברה קרובה, תהיה ישועת ה' בלבבו ויבטח עליה, כענין שנאמר (תהלים פה י) אַרְ קְרוֹב לִירֵאָיו יִשְעוֹ, וכן כתוב (ישעיה נא אַתְּ וַתִּירִאִי מָאנוֹשׁ יַמוּת.

<sup>3</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ אַל תִּירָא מִפַּחַד פָּתְאֹם וּמִשּׂאַת רְשָׁעִים כִּי תָבאֹ, כִּי ה' יִהְיֶה בְּכִסְלֶּךְ וְשְׁמַר רַגְּלְךְּ מִלְּכֶד (ג כהכו) אע"פ שנגזר על המקום לבא עליו שואת רשעים, אתה תנצל ולא תספה בעון העיר, אחר שאתה נקי מעון ונוצר תושיה
ומזמה ואתה בוטח בשם, כי הצדיקים הנצולים מן העון ובוטחים בשם יתברך, יעשה להם נס וינצלו אע"פ שהמקום נספה,
ישמרך שלא תלכד בעון העיר. כי עם שמירת התורה והבטחון יגן השם בעד החוסה בו מכל צרה, שנאמר (תהלים יח לא,
שמואל ב, כב לא, וכעי"ז במשלי ל ה) אִמְרַת ה' צְרוּפָה מָגֵן הוּא לְכֹל הַחֹסִים בּוֹ, והנה דוד ושלמה חברו זה הענין יחד להודיע
כי עם שמירת אמרת השם והבטחון יגן השם לחוסה בו מכל צרה. ואשר נאמר (וישלח לב ח) וַיִּירָא יַעֲקֹב, ירא היה מן החטא,
והיה מתאמץ ביראת השי"ת. ואחרי אשר יבטח ויקוה אל השם, כל אשר יפחד מן העון תחזק התקוה את לבו (פירוש, דמה
שלבו מפחד מן החטא, יש בזה מן התשובה מן החטא, ובזה נתמעטה יראתו שמא יגרום החטא. ספר וענפיה ארזי אל, מועדים
עמ' שכ, ועה"ת ח"ב עמ' סז) על כן לא ימס לבבו.

<sup>4</sup> אור החיים (בתחלת פרשת ויחי) אלא שיש לנו לחקור זאת, במה יבחר ה' לזמנים יקרא לו "יעקב" ולזמנים "ישראל"? הן אמת כי בעדת ישראל מצינו שישתנה להם השם כפי מעשיהם, כשעושים רצונו של מקום בשם "ישראל" יכנה אותם, ולהיפך יקרא שמם "יעקב", וכן הוא רמוז בדבריהם (זוהר וישלח) וטעם זה לא יוצדק ביעקב כי ישר פעולתו בתמידות. אכן להיות שענף המושכל אשר נתעצם יעקב להשיגו שבאמצעותו בשם ישראל יתכנה היא בחינת קדושה עליונה, ותמצא כי המין המאושר ההיא ימאס לבחינת הדאגה והעצבון והשפלות כי ממקום השמחה והמנוחה והגדולה באה, והיה לאות בין עיניך יום שבת למנוחה אשר צוה ה' את בני ישראל, והוא לטעם נשמה יתירה, ולצד שממקום עליון באה יצו ה' להרחיק היגון והכעס ולקרא לשבת עונג, והן הדברים עצמם נאמרים ביעקב, בהשגתו שם עליון השם יגיד כי צוה ה' אתו את הנשמה העליונה, בעלת שם לשבת עונג, ומשכנה בו הוא כל זמן שאין שם עצבון, וענף הנגדי קצת לשמחה ולשלמות הקדושה והטהרה, ובהעדר כן וינפש, יוצאה ממנו כיציאת נשמה יתירה של יום שבת, ובאותו זמן לא יקרא לו ישראל כי בעלת השם הלכה לה ואינה, אז ויקרא שמו יעקב, ותשוב עוד הנשמה ההיא באמצעות הכנת והצעת המוכן כהשבת נשמה יתירה בכל שבת ושבת, באמצעות הכנת ום מקודש, ובזה תלך לבטח להשכיל טעם בכל מקום אשר בשם "יעקב" יתכנה הוא לסיבה אשר יארע שם דבר מבחינת העצב והיגון.

B'simcha, and Yaakov means Atzvus (sadness). And the holy Alshich says that Yaakov means Shiflus and lowliness. Notice how he's almost always called Yaakov even after the Torah says explicitly that: לֹא יִקְרֵא וֹיִםְרָא לִי יִהְיָה שְׁמֶךְ לֹה י he shall no longer be called Yaakov, and from now on his name is Yisroel.

The Sefer Sidduro Shel Shabbos<sup>5</sup> says that Yaakov was similar to Dovid who had an

unusual Yetzer Hara. Indeed, we find Yaakov with a tremendous amount of struggles and all kinds of Tzaros. Surely, they are also: בְּמָדִים allusions to Milchemes HaYetzer. (By Dovid HaMelech in Tehilim there is a: קְּבֶּלָה tradition that whenever he bemoans his many "enemies", they really all represent his main enemy; i.e., his Yetzer Hara, as the Chovos Halvavos says<sup>6</sup> that your: שׁוֹנֵא הָגדוֹל only true enemy is your Yetzer Hara).

סידורו של שבת [שחיבר כבוד הרב הגאון הגדול המפורסם בתורה ובקדושה ובטהרה מהו' חיים בן שלמה זצוקלל"ה שהיה $^{5}$ אב"ד דק"ק מאהלוב וטשערנאוויץ, שורש הששי ענף ג אות י-יא] ועל כן יעקב אבינו שהיה תיקון אדה"ר כנודע מדברי האר"י ז"ל ומרומז בגמ' [ב"מ פד א] שאמרו שופריה דיעקב אבינו מעין שופריה דאדה"ר כי הוא היה תיקון אדם בשלמות גמור ונעשה כמו קודם החטא. אמרו עליו חז"ל [תענית ה ב] אמר רבי יוחנן יעקב אבינו לא מת, אמרו ליה וכי בכדי ספדו ספדיא וחנטו חנטיא וקברו קבריא? אמר ליה, מקרא אני דורש, שנאמר [ירמיה ל י] וָאַתָּה אַל תִּירָא עָבַדִּי יַעַקֹב וגו' עד וְאָת זַרְעַרְ מֵאָרֵץ שְׁבַיַם, מקיש הוא לזרעו, מה זרעו בחיים אף הוא בחיים, ע"כ. ופירש"י לא מת, אלא חי הוא לעולם, ומה זרעו בחיים כן הוא בחיים. שיביאנו בגולה כדי לגאול בניו לעיניו, כמו שמצינו במצרים וירא ישראל וגו' ודרשינן ישראל סבא. ודחנטו חנטייא נדמה להם שמת, אבל חי היה. וכן פי' התוס' דכן הוא אמת בפשטות הדברים שלא מת, ולכן לא כתיב ביה מיתה כלל רק ויגוע ויאסף אל עמיו. ומביאין ראיה ממה שאמרו במס' סוטה [יג א] בעת שעיכב עשיו מלקבור את יעקב במערת המכפלה עד שיביא האגרת ממצרים שקנה יעקב חלקו מאתו במערת המכפלה, אמר חושים בן דן: ועד דאתי נפתלי מארעא דמצרים יהיה אבי אבא מוטל בבזיון? שקל קלפא מחייה ארישא נתרן עיניה ונפלו אכרעיה דיעקב. פתחינהו יעקב לעיניה ואחיך, והיינו דכתיב [תהלים נח יא] יַשׁמַח צַדִּיק כִּי חַזָה נַקָם וגו'. הרי לפניך כי ממש חי הוא, אלא דורמיטא קראתו כישן ונרדם ונדמו שמת, אבל הוא עלה חי לג"ע כמעשה דר"י בן לוי [בכתובות עז ב] שעלה עם גופו חי לג"ע. ואל תתמה על מה שלא עלה חי למרום כאליהו. כי אפשר כן היה ע"פ הדבור. וע"כ אתה צריך לומר כן. שאל"כ תקשי לך על מיתת משה רבע"ה שהוא היה בודאי בדרגת אליהו ויותר, והיה מ"ם יום בשמים, ואעפ"כ נאמר בו וימת משה על פי ה'. אלא שכן עלה על רצונו ית', וגם כאן כן. ואך **לפי שזיכך את גופו בשלמות גמור** עד שנתקן בו חטא אדה"ר והיה בחיר שבאבות שלא היה בו זוהמא כל עיקר מזוהמת הנחש כנודע שעל כן היה מטתו שלמה ולא נמצא פסול בזרעו והוליד י"ב שבטי י-ה הרומז למרכבה השלמה בכל השלמות. על כי ישר הוא בשלמות גדול ולא עולתה בו כלל, ע"כ עד הנה חי הוא בג"ע. ויתכן לומר כי יעקב בבריאת מזגי גופו היה בבחי' צדיק ורע לו שהזכרנו. והיה נולד בטבע לא טוב כי [מלאכי א ב] הַלוֹא אָח עֵשָּוֹ לְיַעֲקֹב כתיב. פי' שבתחלה בעת בריאתם היו אחים ממש שוה בטבעו לעשו אחיו שיצא אדמוני כולו כאדרת שער בחי' הדין החזק. גם כי שמו מעיד עליו שקרא שמו יעקב ע"ש העקב בחי' עקביים הרומזים לדברים שלמטה וכו'. **וזה היה בחי' אדונינו דוד** המע"ה שנאמר בו [שמואל א, טז יב] אַדְמוֹנִי וְטוֹב רֹאִי, להורות שהוא נברא בבחי' צדיק ורע לו כי אדום הוא מרמז לבחי' הדם שבנפש האדם, **שבא מכוחות החזקים ונמשך אחר מזגי הרעות**. ואך כי היה כוחו יפה למאוד עד שאמר ולבי חלל בקרבי וארז"ל [ב"ב יז א] **מלמד שלא שלט בו יצה"ר** ונעשה מלך ישראל, שמלך בבחי' ישראל שהוא לי ראש כנ"ל וע"כ אמרו [ר"ה כה א] דוד מלך ישראל חי וקים כנאמר כיון שהוא בדרגת מלך ישראל **לכן** הוא חי וקים כדרגת יעקב אבינו שלא מת. והכל כי יצא מזוהמת הנחש מכל וכל וע"כ הם חיים וקיימים והכל עבור שהמיתו עצמן בחייהן עד שכל כוחי הגוף נתהפך לרוחניות, ודבר הרוחניות יוכל להתקיים משא"כ דבר הגשמי הנעשה מד' יסודות ארמ"ע שמוכרחים להתפרד בהכרח.

<sup>6</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה (פרק ה) בן אדם, ראוי לך לדעת, כי השונא הגדול שיש לך בעולם הוא יצרך, הנמסך בכוחות נפשך, והמעורב במזג רוחך, והמשתתף עמך בהנהגת חושיך הגופניים והרוחניים, המושל בסודות נפשך וצפון חובך, בעל עצתך בכל תנועותיך הנראות והנסתרות, שתהיינה ברצונך, האורב לעתות פשיעתך, ואתה ישן לו והוא ער לך, ואתה מתעלם ממנו והוא אינו מתעלם ממך, לבש לך בגדי הידידות ועדה עדי האהבה לך, ונכנס בכלל נאמניך ואנשי עצתך וסגולת אוהביך, רץ אל רצונך בנראה מרמיזותיו וקריצותיו, והוא מורה אותך בחציו הממיתים לשרשך מארץ חיים, כמ"ש הכתוב במי שענינו כך (משלי כו יח-יט) כְּמִתְלַהְלֵהַ הַּיֹּרֶה זִקְּים חָצִים וְמָוֶת כֵּן אִישׁ רְמָּה אֶת רֵעֲהוּ וְאָמֵר הָלֹא מְשַׁחֵק אָנִי. ומן החזק שבשלחיו, אשר יורה אותך וילחם אותך בהם במצפון ענינך, שישתדל לספק עליך אמתתך ולשבש מה שנתברר לך ולערבב את נפשך במחשבות כזבים וטענות שקרים, יטריד אותך בהם מתועלותיך ויספק עליך מה שנתברר לך מאמונתך ודתך. ואם תהיה נזהר במחשבות כזבים וטענות שקרים, יטריד אותך בהם מתועלותיך ויספק עליך מה שנתברר לך מאמונתך ודתך. ואם תהיה נזהר ממנו ותזמין לו שלוחי שכלך להלחם אותו בהם, ותסלק חציו מעליך, תנצל ותמלט ממנו בעזה"י. ואם תשליך עניניך אליו ותמשך אחר רצונו, לא ירף ממך עד שיאבדך בשני העולמים וישרשך משני המעונים, כמו שכתוב בסעיף מסעיפיו ואיש אחד מחייליו (משלי ז כו-כז) כִּי רַבִּים חֲלָלִים הִפִּיָּלָה וַעְצֻמֵּים כָּל הֲרֻבֶי, שְּאוֹל בֵּיתָהּ יִרְדוֹת אֶל חַדְרֵי מָוֶת. על כן אל תטרידך מלחמת (משלי ז כו-כז) כִי רַבִּים חֲלָלִים הִפִּילָה וַהחרב עם מי שהוא רחוק ממך מן החרב עם מי שלא יפרד ממך, ודחות מי שלא יגיע אליך,

Chazal say that Yaakov is an ugly name; he was born holding on to the smelly heel of Eisav HaRasha, and that's his name forever! Of course, it is impossible to really understand: סְתְרֵי תּוֹרָה the secrets of the Torah, and in a million years we'll still have no Shaychus to a Malach like Yaakov Avinu. Yet, for our simple Daas, it appears that Yaakov had a Tafkid to show how a person can always overcome the worst.

# Without Your Fiery *Yetzer Hara* You're Not Worth Much (But Don't Look for Trouble!)

The Brisker Rav Zatzal said<sup>7</sup> that without having fear, you cannot be a real Baal Bitachon, since Bitachon means calming down a fearful state. The holy Zohar says: down a fearful state. The holy Zohar says: light can only come out of darkness. You must have darkness first! So, although when Yaakov was named "Yisroel" it means that he was elevated to an entirely higher Matzav, yet, his very essence is a person who is always weak, and nevertheless overcomes it. \*\*\*\*\*\*\*

Really, Yaakov is already all the way up when he got the name Yisroel; but since his

very essence is being an example of how a "low" can get "high", he must always have a low side to him which he has to overcome. לשָבַע יִפּוֹל צַדִּיק וְקָם משלי כד סד A Tzaddik falls seven times, and gets up. Surely the true Yaakov was all the way up there, especially after he was called Yisroel; just that the "challenge" and "Yetzer" side of him must always be there.

A person should know that even after he has *Shteiged* loads, he still needs to have a human side, and have a healthy difficult *Yetzer Hara*. The toughest-of-the-tough still need a soft and vulnerable side that can be hurt and pained. This is exactly his greatness, and perhaps this is a reason why *Yaakov* was: בְּחִיר שֶׁבְּאָבוֹת the greatest of all three *Avos*, since he is the best example for us strugglers, similar to *Dovid HaMelech* who was an *Admoni*.

The same Yaakov who was always suffering, said: יָשׁ לִי כֹל וישׁלח לג יא I have EVERYTHING (i.e., he didn't **really** suffer). So when we find that even in our later years we still have plenty of Yetzer Hara's, it's a sign of

כי אם ברשות, מדחות מי שאינו שואל רשות בהמצאו עמך. ואמרו על חסיד, שפגע אנשים שבים ממלחמת אויבים, ושללו שלל אחר מלחמה חזקה, אמר להם: שבתם מן המלחמה הקטנה שוללים שלל, התעתדו למלחמה הגדולה. אמרו לו: ומה היא המלחמה הגדולה? אמר להם: מלחמת היצר וחייליו.

בספר שימושה של תורה (עמ' שח) מסופר, בימיו האחרונים של רבנו הגרי"ז זצ"ל, היה ירא וחרד חרדתו של רבן יוחנן בן $^{7}$ זכאי (ברכות כח ב), ולפני ראש השנה האחרון לימי חייו, כשמרן הגרא"מ שך זצ"ל בא לברכו בברכת שנה טובה, שאל הגרי"ז את מרן הגרא"מ שך זצ"ל בדאגה: מה יהיה הסוף? ניחמו מרן הגרא"מ שך בדברי הירושלמי (ראש השנה פ"א ה"ג) המובאים בטור (סי' תקפא) שכלל ישראל באים לראש השנה לדין כשהם לבושים לבנים ועטופים לבנים, ומסתפרין ומכבסין לכבוד יום הדין מפני שהם בטוחים שיעשה להם נס, שלא כמנהג העולם שהעומד לדין לובש שחורים ומתעטף שחורים ונוהג כאבל. אף כאן, אמר לו מרן הגרא"מ שך, יש להיות בטוח שיעשה לו נס! ענה לו הגרי"ז, כל זה נכון, אבל במה, במה להיות בטוח? ובאר את שאלתו בדברי רבי שלמה אבן גבירול בפיוטו "כתר מלכות", אלקי, אם עווני מנשוא גדול, מה תעשה לשמך הגדול? ואם לא אוחיל לרחמיך, מי יחוס עלי חוץ ממך? לכן אם תקטלני, לך אייחל, ואם תבקש לעווני, אברח ממך אליך, ואתכסה מחמתך, בצלך. ולכאורה מה הביאור בדברים "אברח ממך אליך"? אלא שעניין הבטחון שייך רק למי שמרגיש ויודע שהוא נמצא בצרה **גדולה, וסומך על הקב"ה ובוטח בו**. זהו הנקרא בעל בטחון, מי שיודע שעומד לפני גשר רופף, ובוטח בהקב"ה ועובר עליו, יכול להקרא בשם בעל בטחון. אך, מי שסבור שהגשר איתן, ועובר עליו, מה עניין בטחון לכאן? כי הקב"ה עוזר לאדם כמידת הבטחון בו. כִּי בוֹ יִשָּׁמַח לְבֵּנוּ, כִּי (באותה מידה שֹ)בְשֶׁם קָדְשׁוֹ בָטָחָנוּ. יָהִי חַסְדְּךָ ה' עָלֵינוּ כַּאֲשֶׁר (כפי אשר) יִחַלְנוּ לָךְ. זהו עניין "אברח ממך אליך", שהוא חרד כל כך מדינו של הקב"ה, עד שאין לו מנוס אלא בצלו. כך אנו חשים ביום הדין, כאשר "מלאכים יחפזון, וחיל ורעדה יאחזון, ובריות בו יפקדו, להזכירם לחיים ולמוות, מי לא נפקד כהיום הזה", ואז אם סמוכים ובטוחים על חסדו יתברך, הרי בָּרוּךְ הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בַּה' וְהָיָה ה' מִבְטַחוֹ (ירמיה יז ז) הריהו מלך עוזר ומושיע ומגן. אבל אם אין חרדים כדבעי, הרי הוא בגדר "שוטה אינו מרגיש" (שבת יג ב) אין במה לבטוח שייעשה נס... וסיים מרן הגרי"ז: וא"כ במה אהיה בטוח?

greatness. Just as *Yaakov* was born a twin to *Eisav HaRasha*, so must he always be an example of constantly overcoming his own evil side throughout his life.

Why did Hashem make the biggest *Tzaddik* and the worst *Rasha* be born in the same stomach? To show the extent of: בְּחִירָה חָפְשִׁית free choice, that the very identical roots can go in two opposite directions. And throughout *Yaakov's* life, he is an example of a potential low *Madrega* (*Yaakov*) who is always overcoming his *Yetzer Hara* and he is truly a *Yisroel*.

#### וַיִּשָּׂנְאוּ אֹתוֹ לז ד

# How Important It Is to Stick Around the Right People with Good *Middos*

In a billion years, we'll never understand how such giants like the *Shevotim* could have a real *Shaychus* with *Sin'as Chinam*. However, we can suggest that the reason why there was some *Chet* in this area, was because they had all bowed down to *Eisav HaRasha*, and *Eisav* was the symbol of brother hating, as it says: איא ליא ליא וועבְרָתוֹ שְׁמְרָה נֶצַח עמוּס א יא his hatred lasts forever. Just meeting such a person, and having *Hachna'a* to him, can affect a person negatively.

How important it is to stick around a pure Ben-Torah and Yiras Shamayim-type of people who have good Middos. Being exposed to the evils of the world can be very unhealthy for your Neshama. So run to the Bais Medrash as much as possible! On the flip side, we find a striking Ma'ala of Eisav, when he told Yaakov "Keep what you have, since: יָשׁ לִי רֶב וִישׁלַח לֹג ט l have plenty".

A person who hates his brother and has antisemitism, is an unhappy, dissatisfied person. And this is why he lets out his anger on other people; he blames them for all his shortcomings, and gets involved in all kinds of perverted *N'kama* (revenge) pleasures, like Jihad, etc. We can suggest that *Eisav's* meeting *Yaakov* had an effect on him. *Yaakov* was a total *Sameach B'chelko* person, since he was a true *Baal Bitachon* in Hashem; which is why he said: ישל לי כל וישלח לג. I have EVERYTHING.

So when Eisav met the holy Yaakov, Yaakov's Kedusha affected him, and Eisav said: יַשׁ לִי רָב וישלח לג ט I have plenty (i.e. mostly everything, almost like Yaakov's: ישׁ לי כֹל וישלח לג יא I have EVERYTHING). Also, kissing Yaakov affected him, since from Yaakov came unbelievable love and warmth for every human, and this affected Eisav. Yaakov was a piece of goodness and love; he called total strangers: אַחַי מֶאַיָן אַתָּם ויצא כט ד a brother. (And with his own children he was like a brother and a pal. (Rashi<sup>8</sup>). According to the Alter of Slabodka Zatzal, when he said כִּי עַל י גו רָאִיתִי פָנֵיךּ כְּרָאֹת פָּנֵי אֱלֹקִים לגי "Seeing your face is like seeing the face of Hashem" he really meant it, since Eisav was a Tzelem Elokim, despite his: רָשַעוּת wickedness, and Yaakov only saw good in people. Quite possibly he also wanted to be M'karev Eisav, and he tried to build him up more and more, so that when he realizes that he's a Tzelem *Elokim*, he would try to improve himself. \*\*\*\*\*\* When a person truly realizes his own greatness, he doesn't have Kin'ah or Sin'as Chinam. (R' Shlomo Wolbe Zatzal). Here, Yaakov was trying to give Eisav some healthy Slabodka Mussar. Although Eisav wasn't lacking in Ga'ava, the true Ga'ava (וַיִּגְבַּהּ לְבּוֹ בְּדַרְכֵי ה' lifting your heart in the service of Hashem) he didn't have. Notice how Yaakov kept telling Eisav that: הַיָּלְדִים רַכִּים לג יג "My children are delicate, and it's too

<sup>.</sup> רש"י בפרשת ויצא עה"פ וַיּאֹמֶר יַעֲקֹב לְאֶחָיו לִקְטוּ אֲבָנִים (לא מו) **לְאֶחָיו - הם בניו**, שהיו לו אחים נגשים אליו לצרה ולמלחמה.

Chanukah is

a time to

wage war...

and go

against the

**Vetzer** Hara

with Shviras

HaMiddos

hard for them to keep up with you".

\*\*\*\*\*\*\*

Surely *Yaakov* was actually afraid that they shouldn't be under *Eisav's* influence, and *Pashi*, says<sup>9</sup> that the reason why *Yaakov* 

Rashi says<sup>9</sup> that the reason why Yaakov waited to give Reuven Mussar was because he might get upset and go after Eisav. How important it is to keep away from: אוּמוֹת הָעוֹלֶם the nations of the world, and in our long bitter

Galus we have certainly picked up plenty Goyish'keit, Rachmana Litzlan.

R' Chaim Halpern Zatzal told me that saying: "You take that from him?" is straight from the Eisav mentality and the opposite of: יותור (giving in) and working on Middos. A true Yid has to always be in a breaking Middos mode, and doing the opposite of his base Retzonos. You can be loaded with all forms

of Yiddishkeit. Dress like a Malach, with a beard, Payos etc. and be super Tz'niyus; Lig in Shas and Tzidkus, Frumkeit, and Dikduk HaMitzvos, and yet be very close to Eisav mentality. If Middos doesn't take a #1 priority, you'll have plenty politics and Sin'as Chinam, Chas V'shalom.

#### ווַט אַלֵּיהַ לח טז

#### A Yid Should Be Dan Himself L'kaf Zechus

The story of *Yehuda* and *Tamar* is a puzzle. How could a *Tzaddik* like *Yehuda* get involved in such a lowlife situation? The *Medrash* says<sup>10</sup> that *Yehuda* wanted to pass by *Tamar*, but the *Malach* of *Ta'ava* was sent by Hashem to trap him, which caused

Yehuda to go against his good sense, and detour towards *Tamar* by the road. So great was his passion burning, that he gave her three valuable **royal** items as a pledge for a single goat (see *Ibn Ezra*<sup>11</sup> and *Abarbanel*<sup>12</sup>).

The Meforshim say that when there is an enormous potential for good (like Malchus Bais Dovid and Moshiach Tzid'keinu) then the Satan and all the forces of evil fight

back furiously. It was *Min HaShamayim* that *Malchus Bais Dovid* should *Davka* come out this strange episode (including the sins of: עֵר Er and *Onan* who were enticed *L'maala Min HaTevah* to sin). Similarly, we have *Malchus Bais Dovid* coming *Davka* from *Bas-Sheva* (the mother of *Shlomo*) with whom

<sup>9</sup> רש"י בפרשת דברים עה"פ וַיְהִי בְּאַרְבָּעִים שָׁנָה בְּעַשְׁתֵּי עֶשָׁר חֹדֶשׁ בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ (א ג) מלמד שלא הוכיחן אלא סמוך למיתה, ממי למד, מיעקב, שלא הוכיח את בניו אלא סמוך למיתה. אמר: **ראובן בני, אני אומר לך מפני מה לא הוכחתיך כל השנים** הללו? כדי שלא תניחני ותלך ותדבק בעשו אחי.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> בראשית רבה (פה ח) אמר ר' יוחנן, בקש (יהודה) לעבור, **וזימן לו הקב"ה מלאך שהוא ממונה על התאוה**, אמר לו: יהודה, היכן אתה הולך? מהיכן מלכים עומדים? מהיכן גדולים עומדים? וַיַּט אֵלֶיהָ אֶל הַדֶּרֶךְ בעל כרחו שלא בטובתו.

<sup>ַ</sup>ר. אבן עזרא עה"פ חֹתָמְךּ (לח יח) **מרב תאותו נתן ג' דברים ערבון על דבר קל.** 

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> פירוש הרב השלם דון יצחק אברבנאל עה"פ וַתָּסַר בָּגְדֵי אַלְמְנוּתָהּ מֵעֶלֶיהָ וַתְּכַס בַּצָּעִיף וַתִּתְעַלֶּף (לח יד) ולכן כאשר הוגד לתמר שחמיה עולה תמנתה לגוז צאנו, רוצה לומר שמח וטוב לב, כמו שעושים למעשה ההוא, התנכרה כשהסירה "בָּגְדֵי אַלְמְנוּתָהּ מֵעֶלֶיהָ וַתְּכַס בַּצָּעִיף וַתִּתְעַלֶּף", רוצה לומר ותתכסה, מלשון: "מְעֻלֶּפֶת סַפִּירִים" (שיר השירים ה, יד). והיה זה כדי שלא יכירה. "וַתֵּשֶׁב בְּפֶתַח עֵינַיִם", מקום קרוב לעיר. כדי לְהֵרֶאוֹת לפניו שם ביום שמחת לבו, אולי תשא חן וחסד לפניו ויצווה אותה ללכת עמהם לצאן, ושם מתוך השמחה יתאווה אותה לאשה. אבל הענין נמשך באופן אחר. שראה אותה "יְהוּדָה וַיִּחְשְׁבֶּהָ לְזוֹנָה", והיה זה לפי שכסתה פניה ולכן לא הכירה. וחכמינו זכרונם לברכה (סוטה י, ב) דרשו, לפי שבהיותה בביתו של יהודה כסתה תמיד פניה ולכן לא הכירה עתה, ושאלה לבוא עליה. והיא בשמעה את דבריו, שנשתנה הענין למה שלא עלה על לבה בראשונה, השיבתו: "מַה תַּתֶּן לִי", כדי לקבוע בלבו מה שחשבה לזונה ולא יתן לב להכירה, וכדי שידור לה דבר, כי לכל הזונות יתנו נדר. והיא לא תתפייס לדבר שיתן לה מיד, באופן שתיקח ממנו ערבון על מה שידור לתת לה. כל זה, כדי לעשות מה שעשתה אחר כך. ולכן שאלה ממנו החותם והמטה והפתילים. שהחותם הוא הטבעת שבידו שבה יחתום, והפתילים הוא הסודר שבידו לנקות את פיו שיש בקצהו פתילים, והמטה הוא שבט המלכות.

Dovid sinned.

R' Shlomo Wolbe Zatzal said that a Yid should be Dan himself L'kaf Zechus (especially these days). Of course, preventing even the smallest sin is of utmost urgency. Yet, when a person feels broken about his unfortunate Kin'ah, Ta'ava, Kavod, Ka'as, etc. situation; he should suspect that maybe it was Min HaShamayim like by Yehuda... "But it's not the real me!" "The real me is far from forbidden desires, since I'm a Tzelem Elokim; and especially myself who is loaded with so many Maalos". It is a Mitzva Rabba to constantly review your Maalos! Then you don't fall into the danger of looking down at yourself and deciding that you are no good, Chas V'shalom. אַל תָּהָי רָשָׁע בָּפָנֵי עַצְמַךְ אבות ב יג Don't consider yourself a Rasha, no matter how low you have fallen!

And then you decide that since you are so special (and indeed: כָּל אֶחֶד וְאֶחֶד חַיָּב לוֹמֵר every person has a *Chiyuv* (obligation) to say: "The entire universe was created just for me") thus you are important, as if you are creating *Malchus Bais Dovid*, and the *Yetzer Davka* starts up with YOU! I've told many people who have loads of unhealthy guilt feelings (which doesn't help *Teshuva*; it just helps for more and more useless depression) that maybe they were really forced by a *Malach*, like *Yehuda*.

The more positive you are, the easier it becomes to do *Teshuva*. However, if you can't shake off your unending guilt mode (which is really a *Yetzer Hara*, unless it has a *Tachlis*) then you should be happy that you have a conscience, since according to the *Slonimer Chasidim*, the difference between a

person who doesn't feel guilty about his sins and a person who does feel guilty, is like the difference between heaven and earth.

## וַיִּשְׂנְאוּ אֹתוֹ וְלֹא יָכְלוּ דַּבְּרוֹ לְשָׁלֹם לּז דּ A *Melech* Is a Higher Being Who Doesn't Need People's Approval

דולא יַכְלוּ דַבְּרוֹ לְשֶׁלֹם לז ד The brothers of Yosef could not say a peaceful word to him. Their Sin'ah was obvious, and yet, Yosef tells them a very boisterous dream. And sure enough.... וַיּוֹסָפוּ עוֹד שָּׁנֵא אֹתוֹ לז ה they hated him even more. Yosef seems to be looking for trouble! And then, he tells an even more boisterous dream, in which even his father and mother are bowing down to him. Again and again, he "asks" for more and more trouble! Not only doesn't he mind being hated everybody; he asks for more!

This is true *Malchus*, since a *Melech* is a higher being who doesn't need people's approval. Except that by *Yosef*, he continuously looks to get more and more criticism, and from the entire Jewish world of his generation (his brothers)! RSRH *Zatzal* explains a *Passuk* in *Tehilim* in which *Dovid* feels like **everybody** hates him, and it doesn't bother him.

He also mentions how when people help him, it also means nothing to him. Like it says in Chovos Halvavos<sup>13</sup>: אֵין הַתּוֹעֶלֶת וְהַנֶּזֶק מִן הַנִּבְרֶא People cannot help you or harm you; only Hashem can. There is a striking similarity between Yosef and Dovid; both had loads of enemies! And Jewish ones! And Gedolei Yisroel! Hashem tests a person to see if he is fitting for Malchus, and a true Melech doesn't need humans! He has Hashem!

Not like: הַמוֹן עַם typical people, who as soon as they aren't getting the approval,

7

\_\_

<sup>.</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (פרק ד) כי התועלת והנזק לא יהיו מן הברואים, כי אם ברשות הבורא יתברך $^{13}$ 

recognition, and the *Kavod* that they feel they deserve, they already can't sleep at night.

They cannot handle criticism and rejection, which *Dovid* and *Yosef* were loaded with.

Dovid and Yosef are not like Eisav, who can't handle someone getting the better of him, and he melts when Yaakov gives him loads of: סָבוֹד מְלְכִים gifts and: יָבוֹד מְלָכִים royal treatment. This is their life! Getting Kavod and no Bizayon from each other! Especially when it's appropriate to get Kavod, like from relatives and friends, etc. Now they have the Torah on their side (Eisav), proving those who are M'vazeh them, wrong.

In our simple understanding, *Yosef* doesn't need *Kavod* because he respects himself. Of course, we have no real understanding of these giants, but for our own *Mussar Haskel* (down-to-earth lesson), when a person is constantly building himself up and appreciating the *Maalos* that Hashem gave him, he doesn't need *Kavod*, and he isn't busy proving his own worth by living off the compliments of others.

Twice Yosef tells dreams, where he is better than his whole family. And to the wife of Potiphar, he says: אֵינֶנּוּ גָּדוֹל בַּבַּיִת הַזֶּה מִמֶּנִי וִישׁב I am the greatest person around here. And when the Shevotim said: עַבְדְּךְ אָבִינוּ "Our father (Yaakov), your slave" about his father, he didn't protest (and he lost 10 years of life because of this). When Yaakov said that Yosef should stand behind his mother (when facing Eisav), he switched and he went ahead of her. There is no question that he

had tremendous respect for himself, and he had zero interest in having other people agree with the high opinion he had of himself. THIS is true *Malchus!*The *Mesilas Yesharim* mentions 5 times where *Dovid* praises himself:

- 1) Dovid praises his Middas HaZ'rizus: וְדָוִד ָּהָיָה מְשַׁבֵּחַ עַל חֶלְקוֹ וְאוֹמֵר: חֵשְׁתִּי וְלֹא הִתְמַהְמָהְתִּי וֹלְשָׁמֹר מִצְווֹתֶיךָ תהלים קיט ס (מסילת ישרים פרק ו).
- 2) He also praises his great desire for Avodas Hashem which is so important: וְאָמְנָם כְּבָר שְׁהַנָּרְצֶה יוֹתֵר בַּעֲבוֹדַת הַבּוֹרֵא יִתְבָּרֵךְ שְׁמוֹ יִדְעְתָּ שֶׁהַנִּרְצֶה יוֹתֵר בַּעֲבוֹדַת הַבּוֹרֵא יִתְבָּרֵךְ שְׁמוֹ הוּא חֵפֶץ הַלֵּב וּתְשׁוּקַת הַנְּשָׁמָה. וְהוּא מַה שֶּדָּוִד הַמּלֶךְ מִתְהַלֵּל בְּחֶלְקוֹ הַטוֹב וְאוֹמֵר: כְּאַיֶּל תַּעְרֹג עַל אֲפִיקִי מִיִם כֵּן נַפְשִׁי תַּעְרֹג אֵלֶיךְ אֱלֹהִים, צְמְאָה נַפְשִׁי לֵּאַלֹקִים, וגו' תהלים מב ב נִכְסְפָה וְגַם כָּלְתָה נַפְשִׁי לְחַצְרוֹת ה' תהלים דּג צָמְאָה לְךְ נַפְשִׁי כָּמַהּ לְךְ בְשָּרִי לְחַצְרוֹת ה' תהלים דּג צָמְאָה לְךְ נַפְשִׁי כָּמַהּ לְךְ בְשָּרִי
- 3) And on his *Middas HaN'kiyus* (being cleansed from all *Chet*): וְהִנֵּה עַל מִדָּה זוֹ הָיָה (בְּהָרָם בְּנִקְיוֹן כַּפִּי וַאֲסֹבְּבָה דְּוֹדְ שָׁמֵחַ בְּעַצְמוֹ וְאוֹמֵר: אֶרְחַץ בְּנִקְיוֹן כַּפִּי וַאֲסֹבְבָה And he asked to be rewarded for this: יִגְמְלֵנִי ה' כְּצִדְקִי כְּבֹר יָדִי יָשִׁיב . 
  לִי תהלים יח כא (מסילת ישרים פּרק י).
- 4) Also, his goodness to people: וְדָוִד הָיָה מִתְהַלֵּל בְּמִדְּתוֹ זֹאֹת הַטּוֹבָה, שֶּׁאֲפִּלּוּ לְשׁוֹנְאָיו הָיָה מִשְׁתַּדֵּל לְהֵיטִיב (מּסיֹלת ישרים פּרק יט).
- 5) Also, his *Yiras Shamayim*: אָאָמְנֶם דָּוִד הַמֶּלֶךְ ע"ה הָיָה מְשַׁבֵּחַ וְאוֹמֵר: אֶשְׁתַּחֲוֶה אֶל הֵיכַל קְדְשְׁךְ מסילת ישרים פרק יט) בּיִרָאָתֶךָּ תַהלים ה ח (מסילת ישרים פרק יט)

The Gemara in Brachos brings<sup>14</sup> a Passuk where Dovid says: לְדָוִד שָׁמְרָה נַפְּשִׁי כִּי חָסִיד אָנִי i'm a big Tzadik, and the Gemara brings two Pshat'im why Dovid called himself a Chasid, and mentioned his superiority over other kings. First, that he

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ברכות ד א, לְדָוִד שָׁמְרָה נַפְשִׁי כִּי חָסִיד אָנִי (תהלים פּו ב) לוי ורבי יצחק, חד אמר, **כך אמר דוד לפני הקדוש ברוך הוא:** רבונו של עולם, לא חסיד אני, שכל מלכי מזרח ומערב ישנים עד שלש שעות, ואני חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ (תהלים קיט סב). ואידך, כך אמר דוד לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, לא חסיד אני, שכל מלכי מזרח ומערב יושבים אגודות אגודות בכבודם, ואני ידי מלוכלכות בדם ובשפיר ובשליא כדי לטהר אשה לבעלה, ולא עוד, אלא כל מה שאני עושה אני נמלך במפיבשת רבי, ויפה דנתי, יפה חייבתי, יפה זכיתי, יפה טהרתי, יפה טמאתי, ולא בושתי. אמר רבי יהושע בריה דרב אידי, מאי קרא (תהלים קיט מו) וַאְדַבְּרָה בְעַדֹּתֶיךְ נָגֶד מְלָכִים וְלֹא אֲבוֹשׁ.

woke up at *Chatzos* (midnight) as it says: חֲצוֹת לֵיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לֶךְ תַהּלִים קִיט סבּ whereas the other kings slept until three hours in the day. And second, how other kings sat around together in all their glory, whereas: וַאֲנִי יָדִי he was busy being מַשְׁפִּיל (lowering) himself and getting his hands dirty: מְשָׁהַּ לְבַעְלָהַ and also getting *Bizyonos* from: מְבִי לְטַהֵּר אִשָּׁה לְבַעְלָהּ *Mefi'boshes*, who was superior in learning, and *Paskened* different than *Dovid*.

The Mesilas Yesharim also mentions how Dovid praised himself: וַאָדַבְּרָה בְעֵדֹתֶיךְ נָגֶד by speaking in learning with the other kings, instead of boasting of his accomplishments, and he didn't mind the Bizyonos of the other kings. The Gemara in Pesachim tells a story that one day in the future, Avrohom, Yitzchok, Yaakov, Moshe, and Yehoshua will be seated at a Seuda, and each one feels unworthy to take the: שֶׁל בְּרֶכָה cup of wine for bentching, each one for various reasons.

## And then *Dovid* says: אָנִי אָבָרֵךְ וְלִי נָאָה לְבָרֵךְ I will bentch, and it is appropriate that I should be the one to bentch.

This is the same *Dovid* who said: וְאָנֹכִי תּוֹלֵעַת I am like a worm and not a human. *Dovid* was a special *Anav*, and yet he acted with such *Romemus!* The *Rambam* says<sup>17</sup> that the *Melech* has to have: עַנָוָה יְתִירָה extreme *Anava*. The *Chovos Halvavos* says<sup>18</sup> that before a person has *Anava*, he has to know his value; the more you realize your greatness, the more you owe Hashem, and you are *Mach'nia* more.

So all those who work on: 'וַּגְבָּהּ לְבּוֹ בְּדַרְכִי ה' (lifting your heart in order to serve Hashem) with all kinds of acts of *Ga'ava*, are actually working on *Anava*, since the more they realize and appreciate the *Maalos* that Hashem gave them, the more they are humbled with loads of gratitude. The so-called *Anav* who keeps putting himself down, is actually ungrateful to Hashem for all those *Maalos* that he denies he has.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> מסילת ישרים (פרק ה) . וְדָוּד אָמַר (תהלים קיט, מו) "וַאֲדַבְּרָה בְעֵדֹתֶיךְ נֶגֶד מְלָכִים וְלֹא אֵבוּשׁ", **שֶׁאַף עַל פִּי שֶׁרֹב מַלְכֵי זְמַנּוֹ הָיָה שִּרְבּ בְּדָבְרֵי גְּדּוֹלוֹת וַהָּנָאוֹת**, וְדָוִד שֶׁהָיָה גֵם כֵּן מֶלֶךְ, לְכְאוֹרָה תִּהְיֶה לוֹ לְחֶרְפֶּה אִם בִּהְיוֹתוֹ בְּחֶבְרָתָם יִהְיֶה **הוּא** מִ**דבֵּר בִּדְבְרֵי מוּסָר וְתוֹרָה**, תַּחַת סִפְּרוֹ מִן הַגְּדוֹלוֹת וּמִתּעֲנוּגוֹת בְּנֵי אָדָם כְּמוֹהֶם, הָ**נָה לֹא חָשׁ לְזֶה כְּלָל**, וְלֹא הָיָה לְבּוֹ נִפְתֶּה בַּהָבָלִים הָאֵלֶּה, אַחֲרִי שֶׁכְּבָר הִשִּיג הָאֱמֶת, אֶלֶּא מְפָרֵשׁ וְאוֹמֵר "וַאָדַבְּרָה בְעֵדֹתֶיךְ נֶגֶד מְלְכִים וְלֹא אֵבוֹשׁ".

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> פסחים קיט ב, דרש רב עוירא, זימנין אמר ליה משמיה דרב, וזימנין אמר ליה משמיה דרב אסי, מאי דכתיב (וירא כא ח) וַיִּגְדַּל הַיֶּלֶד וַיִּגָּמַל, עתיד הקדוש ברוך הוא לעשות סעודה לצדיקים ביום שיגמל חסדו לזרעו של יצחק, לאחר שאוכלין ושותין, נותנין לו לאברהם אבינו כוס של ברכה לברך, ואומר להן איני מברך, שיצא ממני ישמעאל, אומר לו ליצחק טול וברך, אומר להם איני מברך שנשאתי שתי אחיות בחייהן שעתידה תורה איני מברך שיצא ממני עשו, אומר לו ליעקב טול וברך, אומר להם איני מברך שלא זכיתי ליכנס לארץ ישראל לא בחיי ולא במותי, אומר לו לאוסרן עלי, אומר להן איני מברך שלא זכיתי לבן, דכתיב יהושע בן נון (דהי"א ז כז) נון בְּנוֹ יְהוֹשֵּעַ בְּנוֹ, אומר לו לדוד ליהושע טול וברך, אומר להן איני מברך, ולי נאה לברך, שנאמר (תהלים קטז יג) כֹּוֹס יְשׁוּעוֹת אֶשֶא וּבְשֵׁם ה' אֶקְרָא.

רמב"ם הלכות מלכים (ב ו) כדרך שחלק לו הכתוב הכבוד הגדול, וחייב הכל בכבודו, כך צוהו להיות לבו בקרבו שפל וחלל שנאמר (תהלים קט כב) וְלָבִּי חָלֵל בְּקְרְבִּי, וֹלא ינהג גסות לב בישראל יתר מדאי, שנאמר (שופטים יז כ) לְבִלְתִּי רוּם לְבָבוֹ מֵאֶחִיו, שנאמר (תהלים קט כב) וְלָבִי חָלֵל בְּקְרְבִּי, וֹלא ינהג גסות לב בישראל יתר מדאי, שנאמר (שופטים, וכשמדבר אל כל הקהל בלשון ויהיה חונן ומרחם לקטנים וגדולים, ויצא ויבא בחפציהם ובטובתם, ויחוס על כבוד קטן שבקטנים, וכשמדבר אל כל הקהל בלשון רבים ידבר רכות, שנאמר (דהי"א כח ב) שְׁמְעוּנִי אַחֵי וְעַמִּי, ואומר (מלכים א, יב ז) אָם הַיּוֹם תִּהְיֶה עֶבֶד לְעָם הַזֶּה וגו', לעולם יתבים ידבר רכות, שנאמר (דהי"א כח ב) שְׁמְעוּנִי אַחֵי וְעַמִּי, ואומר (בשלח טז ח) וְנַחְנוּ מָה לֹא עָלֵינוּ תְלֻנְּתֵיכֶם, ויסבול טרחם ומשאם יתלונותם וקצפם כאשר ישא האומן את היונק, רועה קראו הכתוב (תהלים עח עא) לְרְעוֹת בְּיַעֲקֹב עַמּוֹ, ודרכו של רועה מפורש בקבלה (ישעיה מ יא) כּרֹעה עדרוֹ יִרעה בַּזֹרעוֹ יִקבּץ טלָאִים וּבַחִיקוֹ יִשָּא עַלוֹת יִנַהֶל.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> חובות הלבבות שער הכניעה (פרק ב, קרוב לתחילתו) אבל הכניעה היא אשר תהיה אחר רוממות הנפש והתנשאה מהשתתף עם הבהמות במדותם המגונות, וגבהותה מהדמות במדות פחותי בני אדם כיתרון חכמה ויקרת נפשו וידיעה ברורה במדות הטובות והמגונות, וכאשר יהיה סמוך לזה כניעת הנפש ושפלותה אז תהיה מדה משובחת. אבל זולת זה איננו נכנס במדות המשובחות ומעלת הנפש, אך במגונות שבהן כי ענינה בזה כענין הבהמות.

Chanukah

is a time for

all kinds of

Nissim in

overcoming

your own

Vetzer

Hara

#### יָהוּדָה וְתַּמֵר

#### A King Is There to Be M'chazek a Broken Soul

There were two: מְיַלְדוֹת midwives in Mitzrayim. Yocheved and Miriam. Yocheved was called: שַׁפְּרָה Shifra, since she was: Shifra, since she was: מְשַׁפֶּרֶת אֶת הַוְלַד (beautified the baby), and Miriam was called: פּוּעָה Puah since she calmed down a crying baby. As a reward, Yocheved was Zoche to Kehuna, where the Ikar is: לְּכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת for beauty and glory, to beautify, enhance, and add Simcha to the Avoda of the Bais Hamikdash. Miriam was

Zoche to Malchus, and the Tachlis of a king is: אָת מִלְחָמֹתֵנוּ שׁ"א ח כּ to fight our wars and save us from Tzaros, like Dovid who was always fighting wars.

We all know that the worst *Tzara* is a sin. *Chazal* say<sup>19</sup> that the *Malach* of *Ta'ava* just about forced *Yehuda* to be: מְיַבַּם marry *Tamar*, although he thought she was a *Zonah*. This was very embarrassing to *Yehuda*, and

the *Meforshim* say that all great things need to be done in a way that satisfies the evil *Kochos* of the world. Why does the *Torah* mention that in the end: וְלֹא יָסַף עוֹד לְדַעְתָּה לֹח *Yehuda* kept away from *Tamar*?

The Baal Teshuva Is on Top of Everyone בְּמְקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי הְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים גְמוּרִים בְּמְוֹר שָׁבַּעֲלֵי הְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים גְמוּרִים לּד ב Baalei Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim! Although at this point Yehuda realized that Tamar was: יַבְמָה permitted to him like a: יַבְמָה Yevama,

he still kept away as if she is *Assur* (forbidden). We can suggest that this was like a *Teshuva* for engaging in *Ta'ava*. And now we see that *Malchus Yehuda* is not from a shameful act, rather from the most noble, since even *Tzaddikim G'murim* aren't anywhere near the greatness of a *Baal Teshuva*.

And now Yehuda remains an example of the highest-level Teshuva. As a result, he has "rescued" all those broken souls who have sinned, since by example he shows how by

being: מְתַּקַן (spiritually repairing) he came out AHEAD, to the extent that *Malchus* itself *Davka* comes out from such an unwanted situation. The whole idea of *Malchus* is being on top, like *Melech HaMoshiach* means that he is smeared with "oil" which floats on "top" of all other liquids. \*\*\*\*\*\* Not only does the *Melech* go to war against physical issues and saves everyone like *Yehuda* did, but by

example, he saves all those broken souls whose sins give them perpetual pain and guilt for the rest of their lives. And indeed, by Dovid it says²0: לֹא חָטָא דְּוִד אֶלָא לְהוֹרוֹת תְּשׁוּבָה Dovid sinned only in order to teach a person how to do Teshuva. It is striking how in the last story of Dovid, we have him using the greatest beauty in the world, Avishag HaShunamis, as his servant, and yet: וְּהַמֶּלֶרְ הֹשׁ לֹא יְדַעָהַ מּ"א אַ ד he kept away from her.

\*\*\*\*\*\*\*
The Yerushalmi says²¹ that Dovid dressed up

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> בראשית רבה (פה ח) אמר ר' יוחנן, בקש (יהודה) לעבור, **וזימן לו הקב"ה מלאך שהוא ממונה על התאוה**, אמר לו: יהודה, היכן אתה הולך? מהיכן מלכים עומדים? מהיכן גדולים עומדים? וַיַּט אֵלֶיהָ אֶל הַדֶּרֶךְ בעל כרחו שלא בטובתו.

<sup>20</sup> ע"ז ד ב, והיינו דאמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יוחאי, לא דוד ראוי לאותו מעשה, ולא ישראל ראוין לאותו מעשה. לא דוד ראוי לאותו מעשה, דכתיב (תהלים קט כב) וְלְבִּי חָלֵל בְּקְרְבִּי, ולא ישראל ראוין לאותו מעשה, דכתיב (ואתחנן ה כו) מִי יִתֵּן דוד ראוי לאותו מעשה, דכתיב (ואתחנן ה כו) מִי יִתַּן וְּהָיָה לְּבָבָם זָה לְהֶם לְיִרְאָה אֹתִי כֶּל הַיָּמִים, אלא למה עשו? לומר לך, שאם חטא יחיד, אומרים לו: כלך אצל יחיד, ואם חטאו צבור, אומרים להו לכו אצל צבור וכו', והיינו דרבי שמואל בר נחמני אמר רבי יונתן, מאי דכתיב (ש"ב כג א) נְאֻם דְּוִד בֶּן יִשִּי אַהקִים עולה של תשובה.

ירושלמי סנהדרין (פרק ב הלכה ג) אין נושאין לא אלמנתו ולא גרושתו של מלך. על שם (ש"ב כ ג) וַתִּהְיֶינָה צְרֵרוֹת עַד יוֹם <sup>21</sup>

saying to his Yetzer Hara: "You took what was Assur to you (Bas-Sheva) and now you won't get near what is: מוּתרת permitted to you". We can suggest that this is exactly why he kept away from Avishaq. And this explains why when Bas-Sheva came to him (to make sure that her son Shlomo gets the throne) it says<sup>22</sup> that *Avishag* was next to him. Who cares about Avishag? We already know about her; why does the Passuk mention her? We can suggest that as Dovid is about to give the reins of Malchus to Shlomo; he is showing his Teshuva, and his undoing of Chet Bas-Sheva, which is now becoming transformed into the biggest Mitzva, and thereby the continuity of Malchus Bais Dovid is purest of the pure.

his *Pilagshim* and he kept away from them,

We have loads of *Chizuk* from all this, and *Yehuda* and *Dovid* continue to give us *Chizuk* forever. They teach us that: אֵין הַקְדוֹשׁ בָּרוּף בָּרוּנְיִא עִם בְּרִיוֹתִיי ע"ז גּא Hashem does not act with tyranny (i.e., to demand the impossible) from His creations, and the greatest *Malchus* in the world had *Davka* such a shady background; so can we all become the greatest of the great. Most people make grave mistakes, in the way they view their weaknesses and sins.

The most "impossible" addictions and sick habits can become a total, total, *Aderaba*; with the biggest *Bracha* in the universe. The main thing is to never, never, give up. מְלְפָר דָּל מֵאַשְׁפֹּת יָרִים אֶבְיוֹן לְהוֹשִׁיבִי עם נְדִיבִים from smelly garbage (i.e., lowest sins), to the elite and most giving people of *Klal Yisroel* (the highest! the kings!).

## וַיֵּרֶד יְהוּדָה מֵאֵת אֶחָיו לח א וְיוֹסֵף הוּרַד מִצְרָיְמָה לט א The Worst Evil Can Eventually Turn into A *Bracha*

Look how these two *Shevotim* appear like unsuccessful "losers", and exactly the opposite takes place. From *Yehuda's:* "going down" becomes *Malchus Bais Dovid*; and from *Yosef's* going "down" to *Mitzrayim*, he becomes *Melech* and saves the world from starvation. **STORY** During the Nazi Holocaust, the Polish *Goyim* were just as dangerous and cruel as the Nazis when it came to Jews, *Rachmana Litzlan*.

Mr. Chiger and a group of 13 Jews from Lvov decided to go down to the sewer system to save themselves. A Polish goy named Sucha suddenly appeared. He told them not to be afraid, and that he would help them. He brought them tons of bread, and full sacks of potatoes. He was very knowledgeable and street-wise, and as soon as he found out that Germans were planning to throw grenades through the manholes of the sewer, he notified them.

He brought them to a safer spot underground, and he would spend two hours at a time talking to them and calming them, since the Russians were starting to destroy the Germans. He brought candles and a carbide lamp (for fuel) every Friday for *Shabbos* observance. He was always smiling, and he was a beacon of light in their dreary lives.

One day, he told them his story. His parents were very poor and low class. They threw him out of the house when he was all of 10 years

מֶתֶן אַלְמְנוּת חַיּוּת. ר' יודה בר פזי בשם ר' פזי בשם ר' יוחנן, **מלמד שהיה דוד מקלעתן ומקשטתן ומכניסן לפניו בכל יום**, ואומר ליצרו הרע: תאבתה דבר האסור לך? חייך שאני מתאיבך דבר המותר לך! רבנין דקיסרין אמרין אסורות ממש היה, ומה כלי הדיוט שנשתמש בהן הדיוט אינו דין שיהא המלך אסור לשמש בהו הדיוט אינו דין שיהא המלך אסור לשמש בהו הדיוט אינו דין שיהא המלך אסור לשמש בהו

<sup>.</sup> וַתָּבֹא בַת שֶׁבַע אֶל הַמֶּלֶךְ הַחַדְרָה וְהַמֶּלֶךְ זְקֵן מְאֹד וַאֲבִישַׁג הַשּׁוּנַמִּית מְשָׁרַת אֶת הַמֶּלֶךְ. מ"א א טו.

Bitachon Weekly פרשת וישב-חנוכה תשפ"ד

old. The only way he could survive was by stealing, and with time he became a serious professional criminal (and he was responsible for the well-known jewelry store robbery... which happened to be Mr. Chiger's family!!)

"Do you know why I'm going all-out to help you? Because I feel so guilty about my past, and I feel that just as I snatched you away from death, so are angels snatching away my many sins!" He spent a year with them until the war was over. We see how the worst evil can eventually turn into a *Bracha*.

# What May Seem Like the Greatest *Bracha*May Be the Worst Evil

The Grand Canyon once got rid of all its ferocious nasty wolves. As a result, the Elk started multiplying, and eating up all the trees, until the entire Grand Canyon lost many trees. As a result, loads of species of birds disappeared, and all kinds of wildlife were no more. Loads of dead elk were all over the place, and it cost a fortune to get rid of them. Only after they brought new wolves into the Grand Canyon, did things come back to normal.

When people become "smarter" than Hashem, and have their own ideas because they want a happier world without so many cruel predators and all kinds of *Tzaros*, then things really get bad! Do you realize that your cruel unwanted *Peckel* may be doing wonders for the rest of the world, and

especially your own *Neshama*, which may need *Davka* such a situation?

# **NOV**ARDOK

# The True Simcha of Chanukah in Novardok

HaRav Yaakov Koppel Pasternak Zatzal described to me Chanukah in

the Bialistoker Yeshiva. It was full of dancing and singing "big time". A Chanukah in Bialystok was a major Simcha (perhaps like Simchas Torah). In general, there was loads and loads of Simcha, much more than most places, since Simcha was an Ikar of their Shita. There is a letter written by the Alter of Novardok, which was reprinted. It said just a few words: תַּשְׁמְחוּ הַּרְבָּה בְּשִׁמְחָה שֶׁל מִצְוָה Have loads of Simcha Shel Mitzva.

He told me that he remembers Chanukah seeing R' Gershon Liebman Zatzal dancing in the middle. This Yeshiva was as poor as can be, and they barely had what to eat. But the Alter Zatzal taught them to laugh at Olam HaZeh. Issues that would normally bother people and "eat them up" with aggravation, were a joke in Novardok. \*\*\* Having decent clothes wasn't simple either. The Novardokers were like soldiers, who tried to prove how they could live B'simcha with a minimum of Olam HaZeh. For his special Chanukah dance, R' Gershon put on a "new" pair of Tzitzis in honor of the occasion. He took an old pair of Tzitzis from one Shaimos box, and another pair from another box, and sewed them together. He made himself a giant pair of Tzitzis, and so he danced.

I was told that *Novardokers* in general would wear large *Tzitzis* (like the *Steipler Zatzal*, who was also a *Novardoker*). *Novardokers* were at war with "*Yovon*". In those days,

Yovon were the communists in Russia who didn't allow *Torah* & *Mitzvos*. Despite them, the *Novardokers* built *Yeshivos* with *Mesirus Nefesh*, and were persecuted and thrown in jail. \*\*\*\*\* R' Shmuel Birnbaum *Zatzal* who learned in Baranovich told that he saw the *Mashgiach*, R' Yisroel Yaakov (sonin-law of the *Alter* of *Novardok*) dancing



R' Yaakov Koppel Pasternak

Bitachon Weekly פרשת וישב-חנוכה תשפ"ד

on the table at a Chanukah Mesiba.

### The Power of Gratitude and Bitachon

Last night, I was on the phone with a friend of mine from *Kol Shimshon*, who had the most spectacular *Bitachon Yeshua*. He was telling me about the wonderful progress of his teenage son, which reminded me of

the *Ness* he had about four years ago. His son had a major problem with his learning and his *Yiddishkeit*, and the outlook was bleak indeed, until my friend decided to work on his *Bitachon*.

He was told to sit down with his wife for five minutes, and to learn an inspiring piece of Chovos Halvavos, which encourages thankfulness to Hashem. Then, he and his wife would thank for many things, and especially to look for the good points they could find in their problematic son, and to thank Hashem for this son! Then, they would learn (for another five minutes) an inspiring piece from a Sefer that speaks start about Bitachon, and reminding themselves of the many Nissim they had had in their lives. They would discuss their son with words of Bitachon, saying: "We will surely see Nissim with him, and he will improve with Hashem's help". They were told to have this small seder for a week or a month, and would see results. AFTER ONE DAY their son mysteriously decided to wear his Tzitzis out, and from that day on everything became uphill. People are worried about Parnasa and



R' Yisroel Yaakov Lubchansky

Nachas, and are always concerned about their Kavod and their friends. But who is interested in just plain being close to Hashem? The Rambam says<sup>23</sup> that when you pass by a Mezuzah, you should remember that nothing stays with you forever, except for your knowledge of (i.e., closeness to) Hashem.

Did you ever go to a big *Tzaddik* and ask for a *Bracha* for *Parnasa*, *Nachas*, *Shiduchim*, health, *Gadlus B'torah*? Everyone does. But rarely do you hear a person asking for a closer relationship to Hashem. This is the *true Simcha* of *Olam HaZeh*, and the **only** *Simcha* of *Olam HaBah*.

Truth is, the reason for our "pecklach" is because Hashem wants us to be close to Him (since this is the main reason for our existence) and pecklach force us to daven harder and come closer. People who are close to Hashem can get Yeshuos that others cannot get, just as those who are close to the king get special treatment from the king. \*\*\*\*\*\* My friend was raised in Bais Medrash Bais Yosef in Boro Park. He related that these people were unusually happy and fearless. Although they were big Bnei Torah, their main conversations and interests revolved around their levels of Bitachon and working on Middos. Even those who had pecklach; they weren't involved in their pecklach, their main focus in life was their personal Avoda. These people were Zoche to very high Madregos; among them were even Baalei Ruach HaKodesh.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> רמב"ם הלכות מזוזה [פ"ו הי"ג] חייב אדם להזהר במזוזה מפני שהיא חובת הכל תמיד, וכל זמן שיכנס ויצא יפגע ביחוד השם שמו של הקדוש ב"ה ויזכור אהבתו ויעור משנתו ושגיותיו בהבלי הזמן, וידע שאין דבר העומד לעולם ולעולמי עולמים אלא ידיעת צור העולם ומיד הוא חוזר לדעתו והולך בדרכי מישרים, אמרו חכמים הראשונים כל מי שיש לו תפילין בראשו ובזרועו וציצית בבגדו ומזוזה בפתחו מוחזק הוא שלא יחטא שהרי יש לו מזכירין רבים והן המלאכים שמצילין אותו מלחטוא שנאמר חונה מלאך ה' סביב ליראיו ויחלצם.



# To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away

#### Parshas Vayishlach 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 267179   | 3:50     | Hebrew   |
| 267565   | 40:45    | English  |
| 267171   | 3:16     | Yiddish  |
| 267189   | 4:54     | English  |
|          |          |          |
| 267180   | 6:03     | Hebrew   |
| 267174   | 2:07     | Yiddish  |
| 267191   | 5:23     | English  |
| 267175   | 2:33     | Yiddish  |
| 267181   | 2:28     | Hebrew   |
| 267192   | 3:03     | English  |
| 267176   | 2:44     | Yiddish  |
| 267566   | 4:39     | English  |
| 267182   | 3:40     | Hebrew   |
| 267567   | 5:08     | English  |
| 267183   | 2:35     | Hebrew   |
| 268455   | 41:38    | English  |
| 267185   | 2:02     | Hebrew   |

Have Rabbi Mandel Daven for your whole family each month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

# LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

# **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

## **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

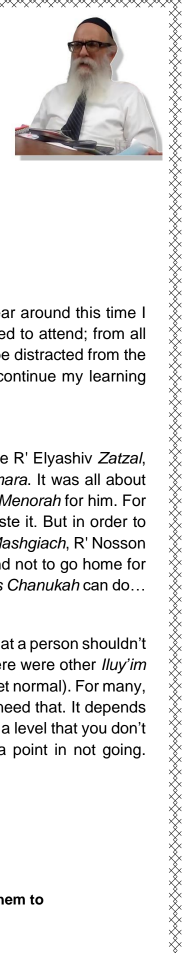
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### **Attending Chanukah Parties**

Question: Shalom Rebbi,

I'm a Yungerman in Yeshiva, and I'm Shteiging, Baruch Hashem! Every year around this time I become full with dread, because there are so many Chanukah parties I need to attend; from all the different Chaburos in Yeshiva, my shul, family, etc., which cause me to be distracted from the Yom Tov. I don't really enjoy all these parties; all I really want to do is to continue my learning Sedarim as always. What is the right approach?

Answer: It depends on the person. Sometimes a person is holding by it, like R' Elyashiv Zatzal, for example. For him, Chanukah was just turning the next page in the Gemara. It was all about learning. He was so absorbed in his learning, that sometimes his wife lit the Menorah for him. For such a person, Chanukah is a Heilige Yom Tov and he doesn't want to waste it. But in order to have a license to do that, you have to be R' Elyashiv. I constantly heard the Mashgiach, R' Nosson Zatzal, giving Shmuessin in Yeshiva for the Bachurim to stay in Yeshiva, and not to go home for Shabbos Chanukah. R' Rubashkin showed the world the power of what a Zos Chanukah can do... (he was freed on Zos Chanukah).

On the flip side, R' Ahron Kotler *Zatzal*, although he was a big *Masmid*, said that a person shouldn't do things that are different than the *Tzibbur*. It was said of him that while there were other *Iluy'im* (geniuses) in *Slabodka*, he was known to be the "*Normal'a Ilui*" (the genius, yet normal). For many, *Chanukah* is the time to utilize the *Simcha* of *Chanukah*, and many people need that. It depends on the person, and you have to know yourself. If you are honestly holding on a level that you don't need the *Simcha*, and all you need is the *Blatt Gemara*, then you have a point in not going. Otherwise, a person should go.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com