Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

חקת - בלק

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

Bitachon Weekly

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

# thenewbitachonweekly@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY פרשת חקת בלק תשפ"ג

#### IN THIS ISSUE

- THE BAAL TESHUVA WITH THE WORST PAST DESERVES A SELF-IMAGE OF GREATNESS - EVEN IF YOU ARE STILL ON THE WAY YOU ARE ALREADY A TZADDIK
- YOUR LOFTY DREAMS & FRUSTRATIONS IN AVODAS HASHEM MAY BE MORE CHASHUV THAN OTHERS' ACCOMPLISHMENTS
- THE POWER OF A THANKFUL HEART
- OVERCOMING FEAR OF PEOPLE
- SELF-BASHING IS POISON
- IS BOLDNESS A GOOD MIDDA? IT DEPENDS FOR WHO
- THE POWER OF ROMEMUS
- THE GREATNESS OF A MAN OF PEACE
- FIND REASONS TO BOOST YOURSELF AND VALUE YOUR CHASHIVUS
- MAKING JOKES OUT OF EVIL IS TRUE YIDDISHKEIT
- AN ANAV IS ABLE TO BEND AND GET ALONG WITH PEOPLE WHO ARE DIFFERENT THAN HIMSELF
- IS YOUR CONNECTION WITH HASHEM TEMPORARY OR PERMANENT?
- LABEL YOURSELF AS IF YOUR VIRTUES ARE YOUR PERMANENT SHITA AND DERECH IN LIFE
- HASHEM WANTS YOU TO VALUE YOURSELF SO MUCH
- THE POWER OF "ADERABA" I ALWAYS WIN!
- STORIES OF NOVARDOK
   WE DON'T MAKE-AWAY WITH OUR PAST,
   AND WE VALUE IT 1,000%

# פרשת חקת בלק

וְהַשֹּׁרֵף אֹתָהּ יְכָבֵּס בְּגָדִיו בַּמִּיִם וְרָחַץ בְּשָׂרוֹ בַּמִּיִם וְטָמֵא עַד הַעַרֵב יט ח

The Baal Teshuva with The Worst Past
Deserves A Self-Image of Greatness
EVEN IF YOU ARE STILL ON THE WAY
YOU ARE ALREADY A TZADDIK

The Ma'aseh Parah Aduma is: מַטַהֶר אֶת בּטָמֵאִים purifies those who were *Tamei*, and is: מטַמא אַת הַטָהוֹרִים *M'tamei* those who were Tahor. We can suggest that since Parah Aduma symbolizes purification from sin, so becoming Tahor is a: בְּחִינָה form of becoming a Baal Teshuva, and: בָּמָקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי תַּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים גִּמוּרִים יִכוֹלִין לַעֲמוֹד ברכות לד ב Baalei Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim! So "Mr. Sinner" becomes the big pure Tzaddik, and the Tzaddik Gamur is Tamei compared to him, since he can't even stand in his: מָקוֹם lofty place! Imagine! The Rambam in Hilchos Teshuva<sup>1</sup> elaborates about the greatness of a Baal Teshuva, since the Baal Teshuva doesn't feel so great, despite his Teshuva. But the Torah way of thinking is not like our negative way of thinking. לֹא מַחָשָׁבוֹתֵי מַחָשָׁבוֹתֵי מַחָשָׁבוֹתֵי מַחָשָׁבוֹתֵי ת הו My thoughts are different than yours. דּרָכֵיהָ דַרְכֵי נֹעַם משלי ג יז The ways of the Torah are sweet. Imagine Mr. Zero is actually

looking down at all those: קדשׁ מֵרֶחֵם holy-

# from-birth'niks, who spent their lives in *Torah* and never tasted sin! \*\*\*

The bum becomes the *Tzaddik*, and the *Tzaddik* is *Tamei* compared to him! Look at how much needless depression we all suffer from, since we don't truly believe in the words of *Chazal*. You would need a good half hour of reviewing, that: בְּמָלְוֹם שֶׁבַּעֲלֵי הְּשׁוּבָה עוֹמְדִים יְכוֹלִין לַעֲמוֹד בַּרכוּת לִד בַ Baalei Teshuva are even GREATER than pure *Tzaddikim!* No wonder the Baalei Mussar were such happy people! They internalized what we all know but don't really feel. וְּיַדַעְהָּ בִּרְלָּ וְאַתְחנִן ד לִּט The knowledge in your "mind" needs to penetrate into your "heart".

"But I'm not a real *Baal Teshuva*; I'm just **trying** to be one!" Notice that the *Cohen* who is: חַרֵק throws the blood of the *Parah* has to be standing OUTSIDE the *Machaneh!* The sinner doesn't belong in the *Ohel Moed*; but his *Ma'ala* is that he's **aiming** the blood towards the *Kodesh HaKodoshim*. [Divrei Chaim²]. And wherever you are "aiming" for and "striving" to be, THAT'S where you really are!

Notice that *Elozor* who is the *S'gan* ["second" in command to the] *Cohen Gadol* performs the *Avoda* of *Parah Aduma*. Perhaps the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> רמב"ם הלכות תשובה [ז ד] ואל ידמה אדם בעל תשובה שהוא מרוחק ממעלת הצדיקים מפני העונות והחטאות שעשה, אין הדבר כן אלא אהוב ונחמד הוא לפני הבורא כאילו לא חטא מעולם, ולא עוד אלא ששכרו הרבה שהרי טעם טעם החטא ופירש ממנו וכבש יצרו, אמרו חכמים מקום שבעלי תשובה עומדין אין צדיקים גמורין יכולין לעמוד בו, כלומר מעלתן גדולה ממעלת אלו שלא חטאו מעולם מפני שהן כובשים יצרם יותר מהם.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ספר דברי חיים [לרבי חיים האלברשטאם אבד"ק צאנז, פרשת שמיני בפסוק [ט ו] זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צַּוָּה ה'] ויש לרמז שעל דרך זה בא פרה אדומה, שהנה מצינו בכמה קרבנות הקדושה והזהירות בטהרה יתירה כמבואר, ולהיפך אצל פרה אדומה מטמא כל העוסקין בה, והיתה מעשיה חוץ לירושלים, ומטמאין הכהן השורף הפרה, והלא כל זה בודאי טעמא רבא איכא מטמא כל העוסקין בה, והיתה מעשיה חוץ לירושלים, אך עם כל זה **קצת יש לרמז שאפילו מי שהוא בתחתית שפל המצב בעונו** במילתא, ואם כי ידוע אשר טעם הפרה נעלמה, אך עם כל זה **קצת יש לרמז שאפילו מי שהוא ההיכל כמו שהיה המצוה והוא חוץ לקדושה וטמא, עם כל זה אם עיניו נוכח פני אהל מועד ומזה דמו בשבירת לב, ורואה ההיכל כמו שהיה המצוה חוץ לירושלים לטמא הכהן, רק שיזה דמה ורואה ההיכל מרחוק. כמו כן אפילו מי שנתרחק ביותר, אם מזה מדמו בתשובה ובשברון לב, ורואה מרחוק הקדושה, מקבלו ה' ובא אחר כך אל המחנה וטהר. אדרבא, לחד מאן דאמר בעל תשובה עדיף מצדיק מעיקרא.** 

Torah is again being M'ramez, that the person who is **on the way** to greatness is "the man of the hour". The S'gan is the future Cohen Gadol. Even if you're sitting all day in pain over your sins that are so difficult to overcome, you are already "Der Ganzer Knocker"!

This positive way of thinking is so different than our depressive *Hashkafos*. Your *Yetzer Hara* is lying to you throughout your life, and is causing you to play down your true greatness. And if someone calls you a *Tzaddik*, you say: "Stop the *Chanufa* [empty flattery]!" We would all be dancing 24/7 if we would live with the truth!

They say in the name of R' Yisroel Salanter Zatzal, that during Elul, the main thing is to be like a person shoveling the snow of his walkway, and as long as you're heading in the right direction. "But I did such terrible sins!" Indeed, the Parah Aduma has to be red, and red symbolizes sin. And it must be: תמימה באדמימות **total** redness [Rashi<sup>3</sup>] - a Gantzer Rasha - the worst of the worst! \*\*\*\*\*\*\*\* And: אַשַּׁר לֹא עַלַה עַלִּיהַ עֹל a cow which never carried a yoke, which symbolizes total Hefkeirus. בְּלִיַעֵל Bli'ya'al is the famous term used in Tanach to describe the worst Reshaim, which means: בַּלִי עוֹל without a yoke, meaning: בָּלִי עוֹל שָׁמַיִם without the yoke of Heaven. This describes someone who is wild and crazy, is not M'sudar, and reckless

without a *Derech*. Imagine someone who is always making mistakes, and saying the wrong things. No Kavana in Tefila, not enough learning Torah, and all kinds of Bain Adam La'chaveiro issues, like Kin'ah, Ta'ava, and Kavod all over the place! No voke! \*\*\*\*\*\*\*\* Guess what! You're exactly what we're looking for in a Parah Aduma! And the Meforshim ask: Why a cow? Because a cow has lots of: גַשָׁם physicality - a thick, fat piece of: חומר mass and Gashmiyus (PS. is that your self-image?) And why do we use a [female] cow and not a [male] ox? Because the red, disgusting, *Treife* blood of a [female] cow, turns into beautiful, creamy, rich, white milk!

Look how Hashem made His world to be *M'ramez* so much *Chizuk* for His beloved human-being. חָבִיב אָדָם שָׁנִבְּרָא בְצֶלֶם אבּוֹת גּ יִד How precious is Man, who was created in the image of Hashem! How much *Chizuk* we get from the miracle of the automatic production of milk! And this is how Hashem wants a *Baal Teshuva* to feel!

## Your Lofty Dreams & Frustrations in Avodas Hashem May Be More Chashuv Than Others' Accomplishments

The *Malbim* says<sup>4</sup> that when *Klal Yisroel* in the *Midbar* gave their donations toward the *Mishkan*, there were two groups of donors: 1. אַישׁ אָשֶׁר נְשָׂאוֹ לְבוֹ those who actually gave gold, silver, or copper etc. and: 2. כֹּל אֲשֵׁר

³ רש"י עה"פ אֲדֶמָּה תְּמִימָה [יט ב] שתהא תמימה באדמימות, שאם היו בה שתי שערות שחורות פסולה.
¹ המלבי"ם בפרשת ויקהל עה"פ וַיָּבֹאוּ כָּל אִישׁ אֲשֶׁר נָשָׂאוֹ לְבּוֹ וְכֹל אֲשֶׁר נָדְבָה רוּחוֹ אֹתוֹ הֵבִיאוּ אֶת תְּרוּמַת ה' לְמְלֶאכֶת אֹהֶל מוֹעֵד וּלְכָל עֲבַדְתוֹ וּלְבָגְדֵי הַקֹּדֶשׁ [לה יא, ד"ה ובדרך הדרוש] הנה עקר תרומת ה' אשר חלה עליו הקדושה היה נדבת הלב ותשוקת הרוח להתנדב, זה היה עקר הנדבה, כמ"ש [תרומה כה ב] מֵאֵת כָּל אִישׁ אֲשֶׁר יִדְּבֶנּוּ לְבּוֹ תִּקְחוּ אֶת תְּרוּמְתִי, שעקר התרומה היה נדבת הלב, והנה היה בין בני ישראל עניים שלא היה בידם כל מאומה להתנדב, אבל התנדבו ברוחם, היינו שחשבו ברוחם שאם היה להם עושר גדול היו מתנדבים כל המשכן וכל כליו והיו עושים הכל משלהם, וה' שיודע מחשבת לבם קבל הסכמתם זאת כאלו התנדבו בפועל, והיה להם יתרון מן המתנדבים, שלא נחשב להם רק מה שהתנדבו בפועל, אבל לאלה חשב ה' כאילו הביאו מנדבתם את כל המשכן ואת כל כליו, וז"ש וַיָּבֹאוּ כָּל אִישׁ אֲשֶׁר נְשָׂאוֹ לְבוֹ, ר"ל שכל איש מהמתנדבים לא נתנו רק מה שנשאו לבו, כסף או זהב או נחושת, אבל וְכֹל אֲשֶׁר נָדְבָה רוּחוֹ, מִי שלא הביאו בפועל רק שרוחו לבד נדבה, שחשב בלבו שרוצה לבנות כל המשכן משלו לכשתגיע ידו, אתוֹ, ר"ל נדיבת רוח הזה, הֵבִיאוּ אֶת תְּרוּמֵת ה' לְמְלֶאכֶת אֹהֶל מוֹעֵד שחשב בלבו שרוצה לבנות כל המשכן משלו לכשתגיע ידו, אתוֹ, ר"ל נדיבת רוח הזה, הֵבִיאוּ אֶת תְּרוּמַת ה' לְמְלֶאכֶת אֹהֶל מוֹעֵד וּלֹכל עַבֹּדְתוֹ וּלֹבְגִדִי הַקְּדָשׁ, שנחשב להם כאלו הביאו כאלו הביאו כל האבל וכל כליו וכל בגדי הקדש.

נְדְבָה רוּחוֹ the *Ani'yim* who wished to give, but couldn't. He says that the נְדְבָה רוּחוֹ 'riiks' (who wanted to give but couldn't) were (in a sense) greater, since they were considered as if they donated the **entire** *Mishkan*, its *Kelim*, and **all** the holy *Begadim* garments worn by the *Cohanim!* 

The one who **actually** gave, remains with **just** what he actually gives, and not more! Unbelievable! How a person shouldn't belittle his lofty dreams and frustrations in *Avodas Hashem*. You may even be much greater than all those knockers that you're always envying!

#### The Power of a Thankful Heart!

One of our ardent: חַבֵּרִים members who reads Bitachon Weekly and comes to our *Vaad*, can daven *Shmoneh Esrei* for a half hour pretty often. His friends have asked him: "How do you do it?" He replied: "I enjoy my davening so much, I love being: מַּאְרִיךְ בְּתְּפָלָה \*\*

Our *Oilam* has been encouraged to spend 10 minutes by the end of *Shmoneh Esrei* (before יִבְּיִיוֹ just thanking Hashem **without** any: equals a half hour of *Hoda'ah* daily. People have seen unusual *Brachos* and *Hashpa'os* 

Tovos, including loads of 5-digit money suddenly appearing to those who needed it.

The power of a thankful heart!

A Yid has to aim at becoming a total "thank you" person, until he goes around with the feeling like he has it all. ה' רֹעִי לֹא אֶחְסָר תּהלִים כג Hashem is my Shepard, so I will never be lacking! קוְיָה תּהלִים כג ה my cup is overflowing! In Parshas Mishpatim it says: מְלֵאָתְךְ לְאֹ תְאַחֵר כַב כַּח means your Mitzva of Bikkurim. Why is Bikkurim called מְלֵאָתְךְ your "fullness"?

The holy Alshich says<sup>5</sup> that Bikkurim was done with loads of fanfare, because Bikkurim means being thankful, and the Ikar of everything is being thankful (to the extreme). The thankful type of person has that full feeling, like it says: כָּי אֵין מַחְסוֹר לִירֵאָיוֹ תֹהלִים לִּד יִ לֹּי בַּלְי נִי מַּחְסוֹר לִּי בַּאָיוֹ תַּחְסוֹר לִּי בַּאָיוֹ תַּחְסוֹר לִּי בַּאָיוֹ תַּחְסוֹר לִי בַּאָיוֹ תַּחְסוֹר לִּג יִא l have EVERYTHING, i.e. I have it all. And the Choshen had: אַבְנֵי מִלֵּאִים Avnei "Milu'im" ("full" stones) to symbolize how each of the Shevotim felt "full" with their own unique Avoda.

ּוְדְמְעַּךְ means "your tears"; this refers to *Teruma*, which doesn't have a set time, and isn't a gesture of *Hakaras HaTov* and *Simcha* 

ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך [תחלת פרשת כי תבוא] הנה בעיני כל רואי את כל החרדה ההיא אשר חרד הוא $^{5}$ יתברך על מצות בכורים הזאת, שיחרד איש מביתו ומעירו וילך רגלי באשכול ענבים אחד ומן התאנים ומן הרמונים מעט מזער לא כביר, וההיקש ביתר שבח מינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל, וישם בטנא ועל כתף ישאנו אם דל ואם עשיר, ואפילו אגריפס המלך, ויתקבצו יחד כל בני עיר ועיר בחליל מכה, ומיני זמרה בשירי זמרה, ובכל עיר יבאו בה יצאו לקראתם זקניה ושופטיה ורבים שריה, לפי כבוד הנכנסים בהלל והודות לה'. וכה משפטם עד שערי ירושלים, בשור וקרניו מצופות זהב ועטרות זית, ובהגיעם בשערי ירושלים ירומו קול אומרים שמחתי באומרים לי כו' עומדות היו רגלנו כו' ככל הכתוב במשנה [בכורים פרק ג]. ומה קול החרדה הזאת על פחות משוה חצי דינר? אמנם בשום לב אל מה שהגדילו רבותינו ז"ל בבראשית רבה [א ו] התמיהא הזאת, נבא עד תכונתה, באומרם בראשית ברא כו' בשביל מצות בכורים שנאמר בה "ראשית בכורי אדמתך" ברא אלקים את השמים כו', כי הלא יפלא מה גדלה המצוה הזאת שעליה לבדה נברא העולם? ....והן זאת כוונתו יתברך במצוה הזאת, כי הלא כי יראה האדם עצמו בארץ זבת חלב ודבש, שמן ודשן תחת גפנו ותחת תאנתו ואין מחריד, בתים מלאים כל טוב אשר לא מילא, כרמים וזיתים אשר לא נטע חטה ושעורה לרוב מאד, הלא ידיחנו יצרו בשרירות לבו לאמר כחי ועוצם ידי עשה לי את החיל הזה, על כן צוה לנו אלקי עולם ה' לבלתי נאבד חלילה פן נשמן ונבעט. כי שנה בשנה נקח מראשית כל פרי האדמה ונשים בטנא והלוך נלך עד המקום אשר בחר ה' ולהניחו לפניו יתברך וכו', כאומרים לפניו יתברך לא לנו ה' לא לנו כי הכל שלך, ולהורות כי ממנו יתברך הכל. ועל כן צוה יתברך עשות את כל הכבוד האמור במשנה, למען יורו כי אינם כפויי טובה רק מכירים כי הכל שלו יתברך, ומביאים ראשית כל פרי דרך כבוד, כי זה כל מה שיבקש הוא יתברך על כל מה שברא. כי הלא כל העולם אשר ברא בעבור האדם לא היה כי אם למען יחזיק לו טובה ויהללנו ולא יהיה כפוי טובה, ובזה תלוי קיום כל התורה.

like *Bikkurim*. Indeed, it's call דָמֵע tears. Despite the greatness of the *Mitzva*, if it isn't given with a full feeling like *Bikkurim*, it's already tears!

Crying is often a *Siman* of not having that full feeling we need to always work on. Indeed, when *Avraham* cried at *Sara Imeinu's Levaya*, it says: יְלְבְּיּתָה with a small יְלְבְּ *Kaf.* Real *Tzadikim* don't truly cry, since their constant *Simcha* level is too big.

By the *Mitzva* of *Teruma*, you are not necessarily going out and bringing it to a *Cohen*. In fact, the

The thankful heart is a full person, and he goes out of his way in his love of giving

Cohanim would come to you asking for it, like Chazal say: לֹהַנִים מְחַזְרִין בְּבֵית הַגְּרְנוֹת סנהדרין ז the Cohanim go to the place where they process the grain (to get their Teruma) The thankful heart is a full person, and he goes out of his way in his love of giving. How important it is to be an overflowing: מְלֵא full-person, and be a Rodef Tzedaka and Chesed.

ldeally, learning *Chovos Halvavos*, and especially *Shaar HaBitachon* and *Shaar HaBechina*, will make you a: מָלֵא "full" person if you spend a full hour thanking daily. Someone complained to me that if I would have said 5-10 minutes, people would listen to me, but a full hour is way too much. I agree. However, if you really want to conquer your depressive nature and say good bye to all the therapists, I recommend a full hour (with *Hadracha* how to fill the hour with *Geshmak*).

### הַכָּבוֹד הֶבֶל הַבָלִים מסילת ישרים פרק כב Overcoming Fear of People

Novardokers talked about: กฺกฺกฺ tension. When certain people make you tense, it

means you have a *Kavod* issue. They scare you, because you don't have much poise in their presence. *Novardokers* would *Davka* hang around those scary people, to overcome their: nṛṇṭ tension and their fear. \*\* They would *Davka* stick around, and they would learn not to view humans as gods [which is a form of *Avoda Zara!*]. You're dancing at a *Chasuna*, and you are afraid to stretch out your hand inviting someone into

the circle, since he

may reject your offer

and leave your hand

hanging. You interpret

this a Bizayon, but it

isn't. If you are working on the *Midda* of: הַשְּׁתֵּוּוּת *Hish'tavus*, meaning you don't care (it is "equal" to you) if people love or hate you, then you will actually **look** for such opportunities!

It will turn you into steel, and you'll learn to stop being sensitive. Chaim is speaking to three people, and you are one of them. He focuses on the other two, and he ignores you. People dislike being overlooked. But it you're a Novardoker working on: הַשְּׁתַּווּת Hish'tavus, you'll love it. You get stronger if you report your "Prat" to your Rosh HaVaad.

\*\*\*\*
So-and-so is not as warm to you as he used to be, and for no reason, except that he isn't so impressed with you like he used to be. This can kill an ordinary person. But a

Novardoker would "kvell" glow with Simcha.
"I have one Friend in Shamayim, and I don't need the whole world worshipping me!"

Learning Shaar Yichud HaMaaseh of Chovos Halvavos (the first few Perakim) helps Gevaldig. He tells you<sup>6</sup> that all those people

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה [פרק ה] ומה יועילני שבח בני אדם והשם הטוב שיהיה לי בתוכם, עם ידיעתי בקיצורי במה שאני חייב לבורא יתעלה. **ומה הנאתי בכבודם והידורם**, ואין להם יכולת להועילני ולא לדחות הנזק מעלי, **והלא הם בזה כמו הצמח ובעלי חיים שאינם מדברים**.

you trust only Hashem, and don't rely on people and their approval. Don't be afraid of *Shtoltzy* people with personalities, or wealth, or fame, or all kinds of (even) *Ruchaniyus* qualities! You'd be shocked if you knew how insecure they really are. Give them love and warmth and respect. They'll appreciate it!

#### Self-Bashing Is Poison!

I know *Chashuva Yidden* who if they hear the slightest hint of *Lashon Hara*, they go wild and shut you down immediately. They are actually justified, since *Lashon Hara* is truly poison. There are many of us who habitually are always telling themselves negative selftalk. "I did this wrong, and that wrong". "I'm no good". "I'm not with it". "Not frum enough/ or nice enough. "My smile is no good"! There is no end to this!

If Lashon Hara about others is evil, and thinking negative thoughts about others is a bad *Midda*, surely we need to remember to guard ourselves from those negative **self**-talk thoughts, with as much vigilance as Lashon

in your life should be in your eyes like trees and animals! So what, if you looked awkward in the presence of so-and-so? He is merely grass or a cat! You keep saying: הַּבָּלִים הַּבָּלִים *Kavod* is just fluffy air. [*Mesilas Yesharim*]. Or: הַקְנָאָה וְהַכָּבוֹד מוֹצִיאִין A person's desire for *Kin'ah*, *Ta'ava*, and *Kavod* take him out of the world [from this world as a natural consequence, and from the next world as a punishment. *Chasid Yaavetz*<sup>8</sup>]; and you feel great!

You disconnect from people, and you realize that there is only one: יְדִיד נֶפֶשׁ אָב הַרַחֲמָן close Friend and loving Father in *Shamayim*. The people in your life are there for you to love, not to fear! The *Chovos Halvavos* says<sup>9</sup> that not caring if people love you or hate you is *Tachlis HaChamudos*; i.e. the most desirable *Midda* in the universe. So it's worth working on!

It will make life more bearable and *Geshmak*. It gives you health and true *Bitachon* when

<sup>7</sup> מסילת ישרים [פרק כב] **והכבוד אינו אלא הבל הבלים** המעביר את האדם על דעתו ועל דעת קונו ומשכחו כל חובתו, ומי שמכירו ודאי שימאס בו וישנאו, והתהלות אשר יהללוהו בני האדם יהיו עליו לטורח, כי בראותו אותם מגדילים הלוליהם על אשר אינו בו באמת אינו אלא מתבושש ומתאנח על שלא די לו רעתו שחסרות ממנו המעלות ההם, אלא שיעמיסו עליו תהלות שקר, למען יכלם יותר. [ובסוף פרק יא כתב] והכבוד האמיתי אינו אלא ידיעת התורה באמת, וכן אז"ל אין כבוד אלא תורה שנאמר [משלי ג לה] כְּבוֹד חֲכָמִים יִנְחָלוּ, וזולתה אינו אלא כבוד מדומה וכוזב הבל ואין בו מועיל, וראוי הנקי להנקות ולהטהר ממנו טהרה אז יצליח.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>פירוש מסכת אבות שחבר הרב החסיד הר' יוסף יעב"ץ הדורש ז"ל [ממגורשי ספרד] רבי אלעזר הקפר אומר הקנאה והתאוה והכבוד, לפי שאלו הדברים טבעו של אדם רודף אחריהם, הבדילנו זה התנא בנזק הנמשך מהם, וכמ"ש הרמב"ם ז"ל שהעבירות שיצרו של אדם להוט אחריהם והוא קרוב לחטוא בהנה, כמו בתו אמו אחותו, החמירה תורה בענשם, וכבר הודה לו הרמב"ן ז"ל. ולכן אמר מן העולם סתם לכלול העוה"ז והעוה"ב, העולם הזה בטבע. הקנאה, שלמה ע"ה אמר (משלי יד ל) חַיֵּי בְּשְׂרִים לֵב מַרְפֵּא וּרְקַב עֲצָמֹוֹת קְנְאָה. "מַרְפָּא" פירשו המפרשים כמו "מרפה" בה', והוא הלב השוקט, ואינו הומה אחרי העושר והכבוד, ויתכן שרפיונו רפואתו, ואמר שהוא חיי כל אבריו, ונקראו האיברים בשרים לפי שהם מטבעים מתחלפים, ואמר אח"כ שהפכו, שהוא "רְקַב עֲצָמוֹת" קשה מאד יותר מתועלתו, לא די שיהיה רקב בשרים אלא רקב עצמות. והתאוה, כבר כתבתי במשנת מְרְבָּה בָשָׂר מִרְבָּה רְמָה [אבות ב ז] שהתענוגים כמו המלח, שמעוטו יפה ורובו קשה, והנמשך אחריהם מפסיד את עצמו. והכבוד, כי השררה קוברת בעליה, וכמו שהוכיחו מיוסף הצדיק, ועל הפלא תמצא בעל שררה יאריך ימים. נמצאו שלש אלה מוציאין את האדם מן העוה"ז על דרך טבע, אמנם מן העוה"ב על דרך עונש מהשי"ת, כי ידוע שכל מה שבזה העולם הכל המיי העוה"ב, והמקנא והמתאוה והרודף אחר השררה עושים מהטפל עיקר, וכאילו אומרים כי אלו הדברים מכוונים לעצמם ואין זולתם, ולכן יהיה עונשם מדה כנגד מדה, כי כאשר הם בזוהו, כמו כן תהיה אצלם, ולא יכנסו לעולם האמת"ה (משלי כג יז) אַל יְקַנָּא לְבָּךְ בַּחַטָּאִים כִּי אַם בְּיִרְאַת ה' כָּל הַיּוֹם, כי אין ראוי להתאוות אלא הדברים העומדים לעד, ואמרו חכמי המוסר מה מאד קשה להשיג שני צבאים במרוצה אחת.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> חובות הלבבות [שער יחוד המעשה, פרק ה] וכבר אמרו על אחד מן החסידים, שאמר לחבירו: הנשתוית? אמר לו: באיזה ענין? אמר לו: **נשתוה בעיניך השבח והגנות**, א"ל: לא. א"ל: א"כ עדיין לא הגעת. השתדל, אולי תגיע אל המדרגה הזאת, **כי היא העליונה שבמדרגות החסידים ותכלית החמודות**.

Hara, and scream to yourself: "No more self-bashing, it's poison!" מַיֶּיךְ קוֹדְמִים ב"מ סב א Your life comes first!

When you work on this and do plenty *Pratim*, it is very exciting; and your trapped true-self comes out and you blossom! Of course, the main thing is to daven for success in your *Avoda*, and consult with *Baalei Mussar* who have experience with this.

# הפטרת יפתח

#### Is Boldness A Good Midda?

IT DEPENDS FOR WHO

The total-redness of the *Parah Aduma* can symbolize a high position, like *Malchus*; and indeed, *Dovid HaMelech* was a red *Admoni*. Red is a loud and bold color. And not having an: עוֹל yoke can symbolize being a leader on top, with no one over you [*Gemara*<sup>10</sup>], and indeed the *Par* (male *Parah*) is the king of the: מְּטֵמֵא אֶת הַּטְהוֹרִים domesticated animals. *Parah Aduma* is: מְטֵמֵא אֶת הַטְהוֹרִים "*M'tamei* those who were *Tahor*". We can suggest that a *Tahor* symbolizes someone who is already an accomplished person. He has no business making himself loud.

Like Korach ben Yitzhar ben Kehos, a big M'yuchas and: בּישִׁי שֵׁם סז ב man of fame.

Famous people who already have positions, have to lay low and exercise Anava. But Yiftach, who was a: בֶּן זְנוּנִים product of Z'nus who was kicked out of Gilad, a: קַל שֶׁבְּקַלִים lowest of the low who was unwanted, has different rules. Indeed, Yiftach insisted on being an official: ראשׁ וַקְצִין leader before he agreed to go to war for the Ziknei Gilad. The red cow is: מָטַהֵּר אֶת הַטְמֵאִים "purifies those who were Tamei'. For someone with a Tamei background like Yiftach, it is a Ma'ala to be a bold and red conspicuous leader. So many of us who have inferiority feelings which hamper our progress, need to work on more-and-more Kosher Ga'ava! Similarly, only Dovid became Melech, since he had a Tamei: קוּפָּה שֵׁל שָׁרָצִים basket full of insects hanging in his past. [Gemara<sup>11</sup>]. He was also an Admoni with great struggles in Avodas Hashem, as opposed to Shaul who had a pure background, so Malchus was no-good for him. The low-life type always needs a boost, like a high position *Malchus*.

#### The Power of Romemus

The Ziknei Gilad asked Yiftach to go to war for them against Gilad, since he was a powerful and seasoned warrior. Yiftach wasn't known for Torah or Chochma. In fact, he was a: קַל שֶׁבְקַלִים lowest of the low. (Chazal¹²). Yet, instead of going to war, he acted with Eidelkeit and Chochma trying to

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> הוריות יא א, תנו רבנן, נשיא, יכול נשיא שבט כנחשון בן עמינדב, ת"ל [ויקרא ד כב] מִכֶּל מִצְּוֹת ה' אֱלֹקֶיו, ולהלן הוא אומר [שופטים יז יט] לְמַעַן יִלְמַד לְיִרְאָה אֶת ה' אֱלֹקֶיו,מה להלן **שאין על גביו אלא ה' אלקיו**, אף נשיא שאין על גביו אלא ה' אלקיו. <sup>11</sup> יומא כב ב, אמר רב יהודה אמר שמואל, מפני מה לא נמשכה מלכות בית שאול, מפני שלא היה בו שום דופי, דאמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יהוצדק, אין מעמידין פרנס על הציבור אלא אם כן **קופה של שרצים** תלויה לו מאחוריו. [כמו דוד. תוס' הרא"ש וחי' הר"ן מו"ק טז ב, ד"ה אלמלא].

<sup>1</sup>º ר"ה כה א, תנו רבנן, למה לא נתפרשו שמותם של זקנים הללו? שלא יאמר אדם: פלוני כמשה ואהרן? פלוני כנדב ואביהוא? פלוני כאלדד ומידד? ואומר [ש"א יב ו] וַיּאמֶר שְׁמוּאֵל אֶל הָעָם ה' אֲשֶׁר עָשָׂה אֶת מֹשֶׁה וְאֶת אַהְרֹן, ואומר [שם פסוק יא] וַיִּשְׁלַח ה' אֶת יְבָבַּעַל וְאֶת בְּדָן וְאֶת יִפְתָּח וְאֶת שְׁמוּאֵל. ירובעל זה גדעון, ולמה נקרא שמו ירובעל, שעשה מריבה עם הבעל. בדן זה שמשון, ולמה נקרא שמו בדן, דאתי מדן. יפתח כמשמעו. ואומר [תהלים צט ו] מֹשֶׁה וְאַהֶרֹן בְּכֹהְנִיו וּשְׁמוּאֵל בְּקֹרְאֵי שְׁמוֹ, שִקּל הכתוב שלשה קלי עולם כשלשה חמורי עולם, לומר לך: ירובעל בדורו כמשה בדורו, בדן בדורו כאהרן בדורו, יפתח בדורו כשמואל בדורו, ללמדך שאפילו קל שבקלין ונתמנה פרנס על הציבור הרי הוא כאביר שבאבירים. ואומר [שופטים יז ט] וּבָאתָ אֶל הַכֹּהְנִים וְאֶל הַשַּׁפַט אֲשֶׁר יִהְיֶה בָּהָמִים הָהָם, וכי תעלה על דעתך שאדם הולך אצל הדיין שלא היה בימיו? הא אין לך אלה אצל שופט שבימיו. ואומר [קהלת ז י] אַל תּאֹמֵר מֶה הָיָה שַׁהַיָּמִים הָרְאשׁנִים הָיוּ טוֹבִים מֵאֵלֶה.

make peace with *Melech Amon* and explaining *Klal Yisroel's* position to the *Amonim* (this is similar to *Moshe Rabeinu*, who first tried to make peace with: קֹרַח וַעֲדָתוּ *Korach* and his people.

We can suggest that as soon as he was appointed a: רֹאשׁ וְקְצִין leader, he changed, and became refined as fitting for a *Chashuva* leader. Similarly, the *Gemara* says<sup>13</sup> that the son of *Rabbi Elozor ben Rabbi Shimon* was hanging around: שׁוּק שֶׁל זוֹנוֹת the worst places, but by giving him *Semicha*, he left his wicked past and he became a *Ben-Torah*. Look at the power of *Romemus* and being boosted!

#### The Greatness of a Man of Peace

A person needs to constantly shtempel himself: I'm a *Tzaddik*, a *Masmid*, a heart of gold... and ignore all those negative voices that push you down. Some *Meforshim* say that Yiftach became a Shofet because he ran away from *Machlokes* when: אַנשִׁי גַּלעַד the people of Gilad weren't nice to him. So we can say that he was being himself when he tried to make peace with Amon. And this can be a reason why a a: קַל שֶׁבְקַלִים lowest of the low became a Shofet. קֹרַח וַעֲדָתוֹ Korach and his people were *Gedolim* in *Torah*, and look what became of them. Better a: קַל שֶׁבְּקַלִים lowest of the low should be a leader, than the big Talmid Chochom who fights, Rachmana Litzlan!

# Find Reasons to Boost Yourself and Value Your *Chashivus*

Many of us need to be: מַטָהֵר אָת הַטְמֵאִים purify those who are *Tamei*, and be: מָטֶמֵא אֶת הטהוֹרים *M'tamei* those who are *Tahor*. When you feel like a Tamei, and are jealous of everyone else, whom you consider טָהוֹרִים Tahor, you need to boost yourself and value the Chashivus of trying to function despite issues [i.e. be: מָטַהֶּר אֶת הַטְמֶאִים purify those who are Tamei]. And play down the "bigshots" in your life, i.e. be: מָטֵמֵא אֶת הַטָהוֹרִים *M'tamei* those who are *Tahor*, despite their superiority in Torah and Yir'ah, precisely because they have an easier life, and therefore aren't so Chashuv Shamayim as a Baal Yissurim.

The holy Baal Shem Tov says that when you don't have such a Geshmak in Avodas Hashem and yet you try, you are much more Chashuv than the good times which are smoother. And when you look down at those lesser beings who aren't Matzliach like you are, then you have to be: מְטֵהֵר purify them and be: מְטֵהֵא M'tamei yourself, since you owe so much more to Hashem, and the danger of Ga'ava can make you like a Korach, Chas V'shalom.

The Parah Aduma is M'chaper on Chet HaEigel. The Yesod of Chet HaEigel is the impatience Klal Yisroel had when they couldn't wait for Moshe. Rashi says<sup>14</sup> that

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> ב"מ פה א, איקלע רבי לאתריה דרבי אלעזר ברבי שמעון, אמר להם: יש לו בן לאותו צדיק? אמרו לו: יש לו בן, וכל זונה שנשכרת בשנים, שוכרתו בשמנה [מחמת יופיו. רש"י]. אתייה, אסמכיה ברבי [שיהו קורין אותו רבי, כדי שיתקנא וישים לבו על תלמוד תורה], ואשלמיה לרבי שמעון בן איסי בן לקוניא אחות דאמיה [מסרו לרבי שמעון ללמדו תורה], כל יומא הוה אמר [אותו הבן] לקרייתי אנא איזיל [לעירי אני חפץ לילך] אמר ליה: חכים עבדו יתך, וגולתא דדהבא פרסו עלך, ורבי קרו לך, ואת אמרת לקרייתי אנא איזיל? אמר ליה: מומי, עזובה דא [בשבועה הנחתי זאת, ולא אשאל עוד לילך] כי גדל, אתא יתיב במתיבתא דרבי, שמעיה לקליה, אמר: הא קלא דמי לקליה דרבי אלעזר ברבי שמעון! אמרו ליה: בריה הוא. קרי עליה [משלי יא ל] פְּרִי צַּדִּיק עֵץ חַיִּים, זה רבי יוסי ברבי אלעזר ברבי שמעון, וְלֹקֵחַ נְפָשׁוֹת חָכָם, זה רבי שמעון בן איסי בן לקוניא [ולוקח נפשות, המלמדו תורה קונהו לבן].

רש"י בפרשת תשא עה"פ וּבְיוֹם פֶּקְדִי וּפָקַדְתִּי עֲלֵהֶם חַטָּאתָם [לב לד] עתה שמעתי אליך מלכלותם יחד, ותמיד תמיד כשאפקוד עליהם עונותיהם ופקדתי עליהם מעט מן העון הזה עם שאר העונות, ואין פורענות באה על ישראל שאין בה קצת מפרעון עון העגל.

Chet HaEigel needs a Kapara throughout the Doros generations. Indeed, impatience is prevalent, and the slightest work on Menucha is priceless. When parents have more patience with their children and themselves, it brings a Bracha. Bitachon works together with: שְׁתִיקָּה silence. [Seforim HaKedoshim<sup>15</sup>].

#### כָּי הָתְעַלֵּלְתִּ בִּי כב כט

# Making Jokes Out of Evil Is True Yiddishkeit THE MOST COMICAL STORY IN THE UNIVERSE

Every year, the Yidden come back to lain the story of *Bilam* and the talking donkey, whom Bilam potches and gets angry at for making a fool out of him! What could be more entertaining and weird! He tells his donkey: יב כב כט "You made fun of me!" The same Lashon that Hashem uses by the Mitzri'im: אַשֶּׁר הָתָעַלֵּלְתִּי בִּמְצְרַיִם בא י ב "I made fun of the Mitzri'im". Get the message: Making jokes (of evil) is true *Yiddishkeit!* So the next time you get hurt by *Bizayon*, or not getting enough Kavod from people, think of how stupid Bilam HaRasha looks, and he was the #1 Rodef Kavod. The Torah elaborates with all the comical details of how Bilam tries to get Kavod and fails again (falling flat on his nose!) Why does the holy Torah elaborate Because heavy doses we need

# ridiculing *Kavod* in order to conquer our most common weakness. \*\*\*

By the time you finish the *Parsha*, we are hoping that you have much less pain in your life; or else your learning is lacking in: עַל מְנֵח learning in order to fulfil, *Chas V'shalom. Novardokers* can teach you how the lions-share of your problems are really *Redifas HaKavod* in all kinds of noble disguises, and you're not chapping. A loud and clear message of *Parshas Balak*: הַּבָּבוֹד מוֹצִיא הַּבְּלִים הַּבּבוֹד מוֹצִיא The desire for *Kavod* takes a person out of the world! With *Bitachon*, extreme: ביש good. [*Maharal*<sup>16</sup>].

Keep repeating these *Chazal's*, and the message of *Parshas Balak* has reached you, and your learning is: עַל מְנַת לַעֲשׁוֹת in order to fulfil. Also, all the *K'lalos* turning into *Brachos* is a prime *Bitachon* lesson. So **many** *K'lalos* turn into so **many** *Brachos*, to teach you how your entire life you can say "*Gam Zu L'tovah*", or a *Novardoker "Aderaba*", and watch a total turn around: מֵאְפֵּלָה לְאוֹר נְּדוֹל from darkness to dazzling light!

וַיָּקָם בָּלְעָם בַּבּקֶר וַיַּחֲבשׁ אֶת אֲתֹנוֹ כב כא An *Anav* Is Able to Bend and Get Along with People Who Are Different Than Himself *Chazal*<sup>17</sup> compare *Bilam* to *Avraham Avinu*.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ספר המדות [הנהגות ישרות על פי סדר א-ב, מרבינו הגדול והקדוש הצדיק האמיתי נחל נובע מקור חכמה אור ישראל מַקָדושו לו דומיה תהילה מוהר"ר נחמן זצ"ל מברסלב, ערך בטחון, אות יד] על ידי שתיקה, יזכה לבטחון.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> מהר"ל בספר נתיבות עולם [נתיב הבטחון, עמ' רלג] ולפיכך אמר רבי עקיבא כל מה דעביד רחמנא לטב, כלומר כי הוא בוטח בה' כי מה שנעשה לו לטב עביד, ומחמת בטחונו בו יתברך נעשה לו הדבר ההוא לטובה דבר שהיה נראה רע וכו' כי אף אם נראה לו פורעניות היותר גדול, הש"י עושה ממנו טובה וכו' על ידי הבטחון בו יתברך נעשה לטוב הגמור, כי הבטחון בו יתברך עדי עד, ויכול הוא יתברך שיהיה זה לטובה, ולכך אין לך אות שנקרא אות ההפך כמו הוא"ו שנקרא אות ההפך, דבר זה מורה כי הוא יתברך הדבר שנראה רע הגמור, יכול לעשות ממנו הטוב הגמור, וכל זה מפני שהוא יתברך אחד ובידו הכל, ולכך מן דבר שנראה רע גמור עושה ממנו הטוב הגמור. כמה גדול מדת הבטחון שבוטחים בו יתברך בכל לב, עד שכל הדברים נעשים לו לטובה, כמו שהיה אצל ר"ע ואצל נחום איש גם זו. כי מפני שהוא היה בוטח בו יתברך שיציל הש"י אותו כי הכל יכול, וכמו שאמר [ישעיה כו ד] בְּטְחוּ בוֹ עֲדֵי עַד, כלומר שאף שרואים וחושבים כי כבר אבדה תקותם, אל יתיאש רק יהיו בוטחים בו עדי עד, כי הש"י יכול להושיע אותם, וכאשר שם בטחונו בו אז על הש"י להציל אותו כאשר שם בטחונו בו יתברך.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ילקוט פרשת וירא [סי' צז] וַיַּשְׁכֶּם אַבְרָהָם בַּבֹּקֶר וַיַּחֲבשׁ אֶת חֲמֹרוֹ [וירא כב ג] א"ר שמעון בן יוחאי, אהבה מקלקלת השורה, שנאה מקלקלת השורה. אהבה מקלקלת השורה, שנא' [וירא כב ג] וַיַּשְׁכֵּם אַבְרָהָם בַּבֹּקֶר וַיַּחֲבשׁ אֶת חֲמֹרוֹ, וכי לא היו לו עבדים? אלא אהבה מקלקלת השורה. ושנאה מקלקלת את השורה, שנאמר [בלק כב כא] וַיַּקֶם בְּלַעֶם בַּבּּקֵר וַיַּחֵבשׁ אֶת אֵתֹנוֹ,

By Avraham Avinu it says: בַּ גַּ Avraham (personally) prepared his donkey. Notice how Bilam uses a female: donkey, and Avraham Avinu uses a male. Me'am Lo'ez says¹8 that Bilam's name means: בְּלִיעָה swallowing. He swallows up everyone, and he has to be boss and on top. So only a female, a submissive creature, is fit for Bilam. If anyone talks back to him or has a different opinion than his, he is devastated and angry.

Avraham Avinu has a male donkey. Avraham Avinu is a: רוּחַ נְמוּכָה humble spirit, and can bend and get along with people who are different than him. He rescues Lot right after Lot went against him, and he davened for Anshei Sedom who were his arch enemies. A truly happy person, who has Bitachon in Hashem and not in people, can feel comfortable anywhere.

## וַיִּקְר אֱלֹקִים אֶל בִּלְעָם כּג דּ Is Your Connection with Hashem Temporary or Permanent?

Rashi says<sup>19</sup> עַרָאִי וְטוּמְאָה is a Lashon of: עַרָאִי וְטוּמְאָה short-term and Tum'ah. Bilam's connection with Hashem is only temporary, whereas by Moshe it says אַיַּן - a permanent loyal connection. We need to spend as much time as possible with Hashem, Who is: מְּקוֹר כָּל הַהַּצְּלָחוֹת שָׁבָּעוֹלָם the source of all the Hatzlachos in the world, and less and less time trying to impress people, who have no real Koach over you.

#### Try to Be More a Moshe, And Less a Bilam

A person should always daven that his involvement with Hashem should be more and more dominant, and not to be so heavily involved in wondering what people think of him. To do as many "*Pratim*" as possible, and not to be afraid of a *Basar V'dam*, who is truly zero compared to Hashem.

It is recommended to have a set time to schmooze and thank Hashem (in English!) and to beg Him to help you make Him your main Chavrusa (וְיִדִיד נֶפֶשׁ אָב הָרְחָמִן close Friend and loving Father) instead of being similar to Bilam, Chas V'shalom, who made Hashem secondary, Rachmana Litzlan, and the Kavod he received from humans his #1 concern, Rachmana Litzlan! If you do this, you will become a super Mutzlach!

### וַיִּצָּמֶד יִשְׂרָאֵל לְבַעַל פְּעוֹר כה ג

# Label Yourself as If Your Virtues Are Your Permanent *Shita* And *Derech* In Life

Rashi says<sup>20</sup> that the gentile women wouldn't have Z'nus with the Jewish men until the men would first worship: פְּעוֹר Pe'or. This way, their Aveira isn't temporary, it becomes a Shita and a permanent Derech in life, Rachmana Litzlan! מְדָה טוֹבָה מְרוּבָה How much more is this true in a positive way! Don't just do a Mitzva. First give yourself a Shtempel stamp (identity) you're a Tzaddik, a Novardoker, a big Ben-Torah, a golden heart, a Masmid, a Y'rei Shamayim, a person who is close to

וכי לא היו לו עבדים? אלא שנאה מקלקלת את השורה. א"ר שמעון בן יוחאי, תבא חבשה שחבש אברהם אבינו לעשות רצונו של מי שאמר והיה העולם, ותעמוד על חבשה שחבש בלעם הרשע לילך לקלל את ישראל.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ילקוט מעם לועז [במדבר עמ' רעו] ויש אומרים [תרגום יונתן] שבלעם זה היה לבן הארמי חותנו של יעקב אבינו, **והיה נקרא בלעם שהוא לשון** בליעה, מפני שרצה לבלוע את האומה הישראלית בקללה שביקש לקללם. ולמה נקרא בן בעור, שהוא לשון שלשות, כמו שנאמר [תהלים עג כב] וַאֲנִי בַּעַר וְלֹא אֱדָע, שחכמתו נבערה, שלא ריחם על ישראל שלא היו נכרים אלא זרע בנותיו, והיה צריך לרחם על עצמו ובשרו ולא לקללם.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> רש"י עה"פ וַיִּקֶר [כג ד] לשון עראי, לשון גנאי, לשון טומאת קרי, כלומר בקושי ובבזיון, ולא היה נגלה עליו ביום אלא בשביל להראות חבתן של ישראל.

<sup>20</sup> רש"י עה"פ וַיִּשְׁתַּחֲווּ לֵאלהֵיהֶן [כה ב] כשתקף יצרו עליו ואומר לה "השמעי לי", והיא מוציא לו דמות פעור מחיקה, ואומרת לו "השתחוה לזה".

Hashem, has a good Mazal, etc.

And keep saying: "I am officially a big Baal Bitachon and big Baal Chesed etc." It's important to develop a noble and lofty self-image (even if you exaggerate somewhat). If you keep it up, it will cause tons of Zechusim in your life. In order to do this successfully, you need to constantly overlook your many Aveiros and failures and inconsistencies, which the Yetzer Hara tries to get you to focus on.

### וְהָמָה בֹּכִים נהו Hashem Wants You to Value Yourself So Much

Rashi says<sup>21</sup> that *Moshe* became weak and forgot the *Halacha* (that *Kano'im* execute a person who is *M'zaneh* with a non-Jewish woman) since *Pinchos* needed to have the *Zechus* of *Kana'us* and killing the sinners. This act actually saved *Klal Yisroel*, and made *Pinchos* a super great person, and a: מֹבֶוֹ מְשִׁוּחַ מִלְּחָמָה *Cohen* designated for war. When people hear *Gevaldige* stories about charismatic *Tzadikim* and *Gedolim*, they can become depressed, since they feel incapable of being like this person.

A person should realize that Hashem wants you to value **yourself** so much, that you may be even greater than the *Gadol* everyone is raving over (or being *Maspid*), and Hashem will even weaken that *Tzaddik's* abilities, in order to give **you** a chance to become great! It pays to always think big and be more involved in *Hispa'alus* of your own greatness, since you may have struggles that even *Gedolim* didn't have.

The more you build your self-esteem and believe that Hashem can do miracles in

making you great, the more it can actually become true! הַרְחֶב פִּיךְ וַאֲמַלְאֵהוּ תַּהלִים פּא יא Ask Hashem for your heart's desire, and He will give you whatever you ask for. [Rashi 22]. Every Yid has a tremendous potential, בְּצִלְיחַ One who is stubborn will be Matzliach! Keep those pipe dreams going!

The Power Of "Aderaba" - I Always Win! Many years ago, a friend of mine wanted to have an article of his written up in a famous magazine. As much as he tried, they rejected it. He came to me, and I told him to say "Aderaba"! Two years later, the same magazine offered him to write four different articles. "Aderaba" means that not only you aren't losing, but you're getting double! \*\* But he was a skeptical type of person, and he didn't really think this magazine would follow up. He figured they'd probably change their mind. I told him to go "Aderaba" again, and expect much more. The very next day they offered him twelve articles!

# NOV&RDOK

#### A Remarkable and True Story!

A while ago, I was notified that one of my *Talmidim* approached an unusually noteworthy *Torah*-leader who is known to have many followers. My *Talmid* told this *Torah*-leader all about Bitachon Weekly, and all my *Yesodos* of *Novardok* and *Slabodka* etc. He was extremely impressed, and he decided to make a major turnaround for his entire *Derech*.

He remarked that he has regrets about his many long years of *Anava P'sula* misplaced humility, and he decided to make a major

11

<sup>21</sup> רש"י עה"פ וְהֵמֶּה בֹּכִים [כה ו] **נתעלמה ממנו הלכה** (כל הבועל ארמיתצ קנאים פוגעים בו) געו כולם בבכיה. בעגל עמד משה כנגד ששים רבוא, שנאמר [תשא לג כ] וַיִּטְחַן עַד אֲשֶׁר דָּק וגו' **וכאן רפו ידיו**. אלא כדי שיבא פינחס ויטול את הראוי לו. 22 רש"י בתהלים עה"פ הַרְחַב פִּיךְ וַאֲמַלְאֵהוּ [פּא יא] הַרְחָב פִּיךְ **לשאול ממני כל תאות לבך**, וַאֲמַלְאֵהוּ **ככל אשר תשאל אמלא**.

פרשת חקת בלק תשפ"ג Bitachon Weekly

change. He started giving different style *Mussar Shmuessin* to his followers, and they commented that they never heard such a beautiful *Shmuess* and it's changing their lives radically.

He also remarked that all the *Torah* and *Tefila* that his movement is famous for, is nothing compared to working on *Middos*. They all became involved in being occupied in *Tikkun HaMiddos* with tremendous success.

#### יָסוֹד גָדוֹל מְאֹד

# We Don't Make-Away with Our Past, And We Value It 1,000%

R' Galinsky Zatzal was very against having: חַרְטוֹת regrets, & he played down a person's mistakes. My Rabbeim have taught me how to view the "past" of this Torah-leader, that not only was it not wrong, it was Gevaldig! And his "Anava P'sula" held up the whole world, with its tremendous Kedusha!

Of course, for the future, his present *Derech* is what is supposed to be done, since it works a million times better. But we don't make-away with our past, and we **value** it 1,000%! This is a big *Yesod* for all of us, & it is a *Mitzva Gedola* to live with such *Hashkafos*.

Especially Baalei Bitachon

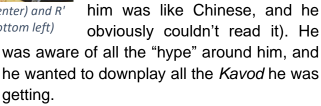
believe in: פָּל מַאי דְעָבֵיד רַחְמָנָא לְטַב עָבֵיד Whatever Hashem does, is surely best, and they are TOTAL-positive about EVERY inch of their lives: Past, present, and future! We even treasure all our mistakes! Just as the: מַסְקְנָה (final and true *Pshat* of the *Gemara*) is: הַוָה אַמִינָא *Toras Emes*, so is the: הַוָה אַמֶּת (initial assumption of the *Gemara*) *Kodesh Kodashim!* 

The *Chovos Halvavos* says<sup>23</sup> that one of the tricks of the *Yetzer Hara* is to make a person have *Cha'rata* regret on the *Ma'asim Tovim* that he did, and this will cause the person to lose his *Schar*, *Chas V'shalom* (especially according to the *Orchos Tzadikim* who says<sup>24</sup> that you get 1,000 times more *Schar* when you have *Simcha Shel Mitzva*).

#### **Classic Novardok Style**

R' Yitzchok Gurwitz was a *Talmid* of R' Gershon during the war. After the war, he came to America, and was learning in Novardok Bais Yosef of Boro Park. One day, the news came that a certain famous

Novardoker (R' K.B.) was coming, a real "Shem Davar" (celebrity). The Bais Medrash was abuzz with excitement. Finally, this Novardoker arrived at the Yeshiva. Noticeably sticking out of his jacket pocket was a newspaper, in English (which to him was like Chinese, and he obviously couldn't read it). He





R' Gershon (bottom center) and R' Yitzchok Gurwitz (bottom left)

<sup>23</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה (סוף פרק ה) וכאשר יאבד סברו ממך בפנים האלה, ועשית מה שהסכמת עליו ממעשר העבודה, ישתדל להכניס הדאגות בלבך ולהתמיד עליך היגונים, כדי שתתחרט על מה שקדם לך מן המעשה הטוב, וימנעך מן הגמול עליו, ושיקבלהו הבורא ממך. ואם תעשה דבר עבירה. משתדל להכניס השמחה בלבך והששון במה שקדם לך, כדי שתתחזק בדבר ותחרץ עליו. ואם תרגיש לתרמיותיו ותשים לבך למיני מצודותיו, תהיה נזהר בהם ותיעזר באלקים להנצל מהם. ואם לא תרגיש להם, יפילך פתאום ויריק חציו בך בפתע, כמו שאמר (משלי ז כג) עַד יִפַּלַח חֵץ כְּבֵדוֹ.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> אורחות צדיקים [שער השמחה] לכן ישים כל אדם שמחתו על התורה בעת שיעשה המצות ישמח בלבו על שזכה להיות עבד למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד [תהלים קיט קסב] שָשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרֶתֶּךְ כְּמוֹצֵא שָׁלָל רֶב. **וכל העושה מצוה** למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד [תהלים קיט קסב] שָשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרֶתֶּךְ כְּמוֹצֵא שָׁלָל רֶב. **וכל העושה מצוה בשמחה יש לו שכר אלף ידות יותר ממי שהמצוה עליו למשא.** כאברהם ודוד שכל היום כולו היו עוסקים בתורה ומפארים ומשבחים בשירות ותשבחות להקב"ה להרים קול בשמחה. ואז מצליח בכל דרכיו וטוב טעמיו ושולח הקב"ה רוח הקודש בקרבו ולבו שמח ומתמלא אהבת הקב"ה ונפשו קשורה בגילה, ומגלה להם רזים וחידושים של מעלה לפי שהיה ירא השם ב"ה.



# To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

# Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away Parshas Korach 5783

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 243086   | 4:20     | English  |
| 242491   | 4:13     | Yiddish  |
| 242499   | 2:31     | Hebrew   |
| 243403   | 42:33    | English  |
| 243356   | 5:46     | English  |
| C243087  | 12:36    | English  |
| 243372   | 2:54     | Yiddish  |
| 243357   | 5:32     | Yiddish  |
| 243373   | 3:12     | Hebrew   |
| 243088   | 12:50    | English  |
| 243358   | 4:28     | Yiddish  |
| 243404   | 4:32     | English  |
| 243374   | 1:52     | Hebrew   |
| 243406   | 4:51     | English  |
| 244157   | 42:44    | English  |
| 243375   | 2:28     | Hebrew   |
| 243359   | 2:54     | Yiddish  |
| 243360   | 2:42     | Yiddish  |
| 243376   | 1:16     | Hebrew   |
| 243408   | 5:57     | English  |
| -        |          |          |

Have Rabbi Mandel Daven for your whole family each month.

# BITACHON WEEKLY Nouthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

## LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

# **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

## **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

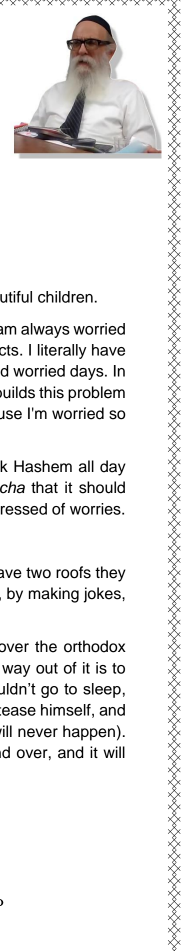
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



Question: Shulem Aliechem Rebbi.

I'm BH married for a couple of years now, with a nice family of many beautiful children.

I'm not sure rather if it's a physical or a mental weakness, but in my mind I am always worried for my wife and kids that something shouldn't happen to them, in all aspects. I literally have no *Menuchas HaNefesh* from this; I am suffering from sleepless nights and worried days. In the past, from time to time really scary things have happened, which only builds this problem more and more. I feel that I can't carry the burden of being a father, because I'm worried so much.

I have no *Taynos* on Hashem, *Chas V'shalom*. Just the opposite, I thank Hashem all day and night for the good. But PLEASE Rebbi, give me advice and a *Bracha* that it should disappear, and I should enjoy life with my family without my mind being stressed of worries.

**Answer:** I have dealt with chronic worriers. I would tell them jokingly: I have two roofs they can jump off if they want. It's really crazy to be worried, and a lot of times, by making jokes, that can help them.

Now, it's not their fault. People thrive over the sick stories, and it's all over the orthodox magazines. They are full of sad things; that's what people read. But the way out of it is to laugh, and hopefully it will help. He should be teased, like: Oh, you shouldn't go to sleep, because maybe something will happen......make a joke out of it. Let him tease himself, and say that maybe he should be scared of the wildest things (that for sure will never happen). After a lot of it, he will be cured. He should make fun of himself over and over, and it will disappear.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com